_ SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen

~ " ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online) DOI : https://doi.org10.34307/sophia.v4i1.96
Volume 4, No 1, Juni 2023; (page 1-16) Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id

Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’,
Kecamatan Nanggala

Cindy Fatika Sari !, Wandrio Salewa 2

Institut Agama Kristen Negeri Toraja

Proponen Gereja Toraja Jemaat Buttu Basse dan Jemaat Balepe’2
wandriosalewa72@gmail.com

Abstract: This article wants to explore the practice of mantunu (slaughter of
animals in the solo sign rite) as a tradition that the people of Lembang Lilikira,
Nanggala District, North Toraja Regency, still carry out. Mantunu is one of the
conditions used in the distribution of inheritance for children or descendants of
people who died. In this study, This research used qualitative methods with the type
of observation and interviews. So, the research results show that sacrificing animals
(mantunu) at death ceremonies is very important in Toraja culture. Mantunu is a
form of final respect for parents and relatives. However, if it contains motives, the
more help you will get, the more inheritance you will get and if you don't help, you
will not get an inheritance or you will still get a small amount of inheritance. Thus,
mantunu becomes a benchmark for obtaining an inheritance in the family. Of
course, those with less or limited economic circumstances may not be forced to do
mantunu in the solo sign ceremony.

Keywords: community, family, inheritance, mantunu, rambu solo’

Abstrak: Tulisan ini menelusuri praktik mantunu (pengorbanan hewan di ritus
rambu solo’) sebagai salah satu tradisi yang masih dilakukan oleh masyarakat
Toraja secara khusus di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala, Kabupaten
Toraja Utara. Mantunu merupakan salah satu syarat yang digunakan dalam
pembagian harta warisan bagi anak atau keturunan dari orang yang meninggal.
Pada penelitian ini, menggunakan metode kualitatif dengan jenis yaitu
pengamatan dan wawancara. Hasil dari penelitian ini bahwa dalam budaya
Toraja yaitu mantunu (mengorbankan hewan) pada upacara kematian sebagai
hal yang sangat penting. Mantunu merupakan salah satu bentuk penghormatan
terakhir bagi orang tua maupun sanak keluarga. Namun memuat motif, semakin
banyak mantunu akan mendapatkan semakin banyak pula warisan dan apabila
tidak mantunu maka tidak akan mendapatkan warisan ataupun tetap
memperoleh warisan dalam jumlah yang sedikit. Sehingga, mantunu menjadi
tolak ukur untuk memperoleh warisan dalam keluarga. Tentunya, mereka yang
keadaan ekonominya kurang atau terbatas, tidak mungkin memaksakan untuk
melakukan mantunu dalam upacara rambu solo’.

Kata Kunci: keluarga, mantunu, masyarakat, rambu solo’, warisan

Article History : Received: 5 Mei 2022 Revised: 14 Desember 2022 Accepted: 7 Januari 2023

(Gloo

This work is licensed under a Creative Commons Attribution -

ight© 2023;Auth
ShareAlike 4.0 International Copyright© 2023;Author(s) |


mailto:wandriosalewa72@gmail.com
https://doi.org10.34307/sophia.v4i1.96

SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023)

1. Pendahuluan

Manusia adalah individu yang memiliki perbedaan dari segi biologis dan
karakter. Manusia sebagai ciptaan Tuhan yang paling mulia, sekaligus satu-satunya
ciptaan Tuhan yang menerima tugas kebudayaan. Kebudayaan adalah suatu warisan
yang diwariskan secara turun temurun oleh manusia kepada generasi selanjutnya,
hingga sampai sekarang kebudayaan masih tetap dilestarikan bahkan semakin
dikembangkan oleh masyarakat, dan tak menjadi masalah selama tidak menyimpang
dari kehendak Allah. Tugas berbudaya merupakan sebuah mandat dari Tuhan dan
harus dilakukan dalam rasa tanggung jawab agar tak menyimpang dari kehendak
Allah. Manusia diciptakan ke dalam sebuah persekutuan dan hidup dalam
persekutuan yang mempunyai relasi dengan sesamanya. Tidak ada kebudayaan yang
bersifat individualis, sebab tak ada manusia yang hidup untuk dirinya sendiri.l
Manusia itu tidak mampu untuk hidup sendiri, hal itu yang mendorong manusia
untuk hidup berkelompok, karena manusia selalu membutuhkan bantuan orang lain
dan tentunya manusia itu hidup dalam sebuah komunitas yang disebut masyarakat.

Salah satu bentuk kegiatan adat dan budaya dalam komunitas masyarakat
Toraja adalah melaksanakan upacara Rambu Solo’. Dalam pelaksanaan upacara
Rambu Solo’ ini terdapat juga budaya mantunu yang masih dipertahankan oleh
masyarakat Toraja. Mantunu adalah bagian dari upacara kematian (rambu solo’)
sekaligus menjadi salah satu syarat utama dalam melaksanakan upacara rambu solo’.
Pada kegiatan mantunu (memotong/mengorbankan hewan) yang paling sering
dikorbankan adalah kerbau dan babi. Dalam pandangan masyarakat Toraja, mantunu
dipercaya oleh masyarakat Toraja bahwa dapat menentukan nasib orang mati setelah
berada di Puya (tempat persinggahan bagi jiwa manusia dalam kepercayaan orang
Toraja). Mantunu juga dilaksanakan dengan tujuan mengangkat status keluarga dan
longko’ (malu). Longko’ adalah sebuah bentuk perasaan malu yang di dalamnya ada
tenggang rasa dan penghargaan dalam menolong orang lain.2 Mantunu juga memiliki
tujuan akhir memperoleh warisan. Manusia harus untuk saling hidup melengkapi,
menolong antara satu dengan yang lain, maka penulis tertarik meneliti mantunu yang
dilakukan oleh masyarakat di Lembang Lilikira’. Sebab, orang yang tidak mampu
untuk mantunu selalunya tidak akan pernah mendapatkan warisan. Berbeda dengan
mereka yang mantunu, sudah pasti akan mendapatkan warisan. Hubungan dalam
masyarakat dan keluarga pun sudah pasti tidak baik sebab menimbulkan
kecemburuan sosial dalam keluarga. Dengan mantunu memberikan bukti bahwa
orang itu adalah orang yang mampu (kaya) karena sanggup mantunu dan

1 Th. Kobong, Iman dan Kebudayaan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), 17.
2 Wandrio Salewa, Mariance, “Budaya Longko’ Sebagai Etika Sosial Dalam Perspektif Iris
Murdoch,” Melo: Studi Agama-Agama 2. No. 1 (2022): 26.

Copyright© 2023; Author(s) | 2



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala

menandakan bahwa orang yang dipantunuan (orang yang telah meninggal
dikurbankan hewan) itu memiliki banyak harta. Sebab keluarga tidak mau mantunu,
jika melihat harta orang yang akan dipantunuan itu tidak cukup untuk diwariskan
baginya . sehingga, orang Toraja menganggap mantunu sebagai adat dan budaya yang
terus dipelihara hingga hari ini.

Adat merupakan sesuatu yang dikenal, diketahui, yang sering berulang
dilakukan, yang turun-dialihkan sejak dari nenek moyang kepada anak cucunya
turun-temurun, yang sudah berurat akar di kalangan masyarakat yang
bersangkutan.? Dalam masyarakat Toraja ada juga adat yang diwariskan secara turun
temurun sejak dari nenek moyang hingga hari ini yaitu mantunu. Kegiatan mantunu
dilaksanakan dalam ritus rambu solo’. Secara khusus, dalam masyarakat Lembang
Lilikira’ kegiatan mantunu dilakukan oleh keluarga terdekat, namun tidak semua
keluarga mampu mantunu, sebab biayanya mahal dalam membeli hewan kerbau atau
babi. Sehingga keluarga yang mampu untuk mantunu memperoleh warisan dari orang
yang meninggal (dipantunuan). Tradisi seperti inilah yang masih terjadi sampai
sekarang dalam masyarakat Lilikira’. Keinginan masyarakat untuk mengorbankan
hewan pada acara rambu solo’ masih dilakukan, tetapi dilatarbelakangi untuk
memperoleh warisan dari orang yang meninggal kemudian disaksikan oleh tokoh-
tokoh masyarakat setempat.

Hasil pengamatan pada kegiatan mantunu dalam upacara rambu solo’ di
Lembang Lilikira’ tidak lagi didasari oleh perasaan cinta, penghargaan dan
longko’(malu), tetapi disusupi kepentingan untuk memperoleh warisan dari orang
yang telah meninggal. Oleh sebab itu penulis menggunakan analisis sosiologis-praktis
dalam tulisan ini. Analisis sosiologis-praktis yang dimaksudkan yaitu
memperlihatkan hubungan dan nilai-nilai sosial yang terbangun dan motif dibalik
makna mantunu dalam kehidupan masyarakat di Lembang Lilikira’ dan kegiatan
mantunu yang dilaksanakan menentukan pembagian warisan dari orang yang telah
meninggal. Penulis memanfaatkan hasil wawancara untuk memperlihatkan nilai-nilai
sosiologis dengan praktik mantunu. Sehingga, penulis mencari nilai-nilai sosiologis
dengan praktik mantunu dalam tulisan penelitian.

2. Metode Penelitian
Dalam penelitian ini, penulis memakai rancangan penelitian kualitatif yang
merupakan prosedur yang digunakan dalam memperoleh data deskriptif berupa lisan

3 Th. Kobong, Aluk, Adat dan Kebudayaan Toraja dalam Perjumpaannya dengan Injil, (Jakarta:
PUSBANG-Badan Pekerja Sinode Gereja Toraja, 1992), 9.

Copyright© 2023; Author(s) | 3



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023)

atau kalimat tertulis dari masyarakat yang diamati.# Jenis penelitian yang digunakan
yaitu wawancara dan mendeskripsikannya. Wawancara dalam penelitian ini
dilakukan untuk memperoleh pemahaman masyarakat Lilikira’ tentang mantunu dan
pemaknaannya serta mengaitkannya dengan nilai-nilai sosial yang di dalamnya.

3. Hasil dan Pembahasan
Definisi Mantunu dalam Aluk Rambu Solo’

Masyarakat Toraja memiliki dua upacara adat yaitu aluk rambu solo’ yang
merupakan upacara penguburan dan aluk rambu tuka’ atau upacara adat syukur dan
pernikahan.> Aluk rambu solo’ juga dikenal sebagai aluk rampe matampu’ yang
dilaksanakan pada waktu matahari akan terbenam (sore hari). Dalam upacara rambu
solo’, salah satu hal yang sangat penting adalah upacara pemakaman. Aluk memiliki
arti agama atau aturan, sedangkan rambu memiliki arti asap atau cahaya sinar,
kemudian solo” memiliki arti turun. Aluk rampe matampu’ atau rambu solo’ ini
dilakukan di sebelah Barat dari rumah atau Tongkonan pada saat acara ini
berlangsung. Berbeda dengan rambu tuka’ atau aluk rampe matallo, yang
pelaksanaannya di sebelah Timur dari rumah Tongkonan dan dilaksanakan pada saat
matahari mulai terbit yang menandakan keselamatan, kehidupan manusia atau
pengucapan syukur.®

Ada beberapa tahapan pelaksanaan upacara rambu solo’ sebagai suatu
peristiwa yang mengandung dimensi religi sosial. Hal ini berarti upacara rambu solo’
itu tidak dapat dipisahkan dari nilai-nilai kepercayaan orang Toraja, secara khusus
dengan apa yang disebut sebagai aluk todolo (kepercayaan animisme). Status sosial
terhadap orang yang meninggal dalam upacara tersebut menjadi hal yang perlu
diperhatikan pada saat dilaksanakannya upacara rambu solo’. Sebab upacara rambu
solo’justru tolak ukur dari identitas diri.”

Kata mantunu berasal dari akar kata tunu. Berdasarkan Kamus Bahasa Toraja-
Indonesia, kata tunu mempunyai arti membakar, memanggang, membantai,
menyembelih  (hewan); tunui: membakar, membantai (hewan); tunuan:
membakarkan. Hewan sembelihan (untuk pesta orang mati); tunumi katetten,
manasumo bo’bo: potonglah babi, nasi sudah masak; (perkataan ini dapat diucapkan
menurut irama bunyi gendang atau bunyi alu (lesung panjang) juga diiringi dengan
titiran yang diatur sedemikian rupa dari sebelah luar lesung itu sehingga dapat
mengadakan bunyi yang berirama sebagai bunyi gendang. Mantunu: memasak (benda

4 Lexy ] Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2012), 4.

5 Siti Nur Aidah, Kitab Traveling & Wisata Indonesia Tana Toraja, Jilid 3, (Yogyakarta: KBM
Indonesia, 2020), 38.

6 Tangdilintin. L.T, Toraja dan Kebudayaannya, IV. (Tana Toraja: Yayasan Lepongan Bulan,
1981), 83.

7 Robi Panggarra, Upacara Rambu Solo’ di Tana Toraja: Memahami Bentuk Kerukunan di
Tengah Situasi Konflik (1IKAPI, 2015), 7.

Copyright© 2023; Author(s) | 4



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala

yang dibakar); mantunu: membakar. Membantai kerbau dalam pesta orang mati;

pantunu: juga dibakar; juga dibantai; pantunuan: pembantaian, dapat membantai

kerbau dalam pesta orang mati. Membantai untuk (orang mati); ki-tu indo’'mu: kami
membantai kerbau (dalam pesta kematian ibumu); dipantunuan Bett: ma’ kapa’allo:
dilakukan pesta kawin baginya (orang yang sudah ada dalam rumah tangga).8

Mantunu dalam pandangan masyarakat Toraja sebagai sebuah persembahan
dan bekal bagi arwah orang yang meninggal melalui penyembelihan hewan, seperti
kerbau dan babi. Mantunu merupakan penyembelihan hewan yang dikorbankan
dalam upacara rambu solo’. Bila artikan secara harafiah, mantunu adalah membakar
hewan yang dikorbankan. Tetapi dalam pelaksanaan mantunu, hewan yang
dikorbankan (pantunuan), pada waktu lampau ditombak (ma’rok) sedangkan pada
masa kini disembelih dengan cara menebas bagian leher pada kerbau dengan
menggunakan parang (ma’tinggoro). Hanya orang-orang tertentu dan berani
(pa’barani) yang ma’ tinggoro. Di masa kini banyak orang berani ma’tinggoro, sebab
pekerjaan ini memperoleh bayaran. Di waktu dulu menggunakan istilah
ma’rok/menombak hewan yang akan dikorbankan, namun di masa sekarang berganti
menjadi to ma’tinggoro tedong (orang menebas leher kerbau).

Pada pelaksanaan upacara rambu solo’ khususnya pada kegiatan mantunu,
hewan yang akan dikorbankan atau disembelih tidak hanya dari pihak keluarga,
tetapi ada juga yang dibawakan oleh kerabat-kerabat yang datang dalam upacara
tersebut. Barang atau hewan yang dibawa oleh kerabat pada saat upacara rambu solo’
harus dicatat oleh keluarga yang bersangkutan. Sebab pemberian tersebut akan
dikembalikan pada masa yang akan datang.

Adapun fungsi kurban babi dan kerbau pada acara upacara rambu solo’, yaitu:

a. Babi dan kerbau pada acara rambu solo’ adalah sebagai kurban bekal dari yang
mati ke alam baka/gaib, karena roh hewan-hewan dan harta lainnya itu akan
dimiliki oleh roh yang mati di alam baka/gaib, selain itu dagingnya sebagai
kurban sosial yang turut menentukan peranan dari anak-anaknya atau
turunannya dalam masyarakat karena dagingnya dibagi-bagikan kepada
masyarakat menurut Adat sesuai martabat seseorang di masyarakat.

b. Sebagai pemenuhan tuntutan adat dan pergaulan dari orang yang meninggal
selama hidupnya. Sehingga kurban pada pemakaman tersebut harus disesuaikan
dengan kedudukan kastanya serta peranannya dalam masyarakat. Maka setiap
orang yang mati dan akan dimakamkan yang menjadi pokok pemikiran
keluarganya ialah pertama-tama kastanya kemudian memperhitungkan

8 Hendrik Tammu. ] dan Van Der Veen, Kamus Bahasa Toradja Indonesia (Rantepao: Yayasan
Perguruan Tinggi Kristen Toraja, 1972).

Copyright© 2023; Author(s) | 5



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023)

kemampuan penyediaan kurban hewan pemakaman.?
c. Kurban juga dijadikan sebagai dasar dalam pembagian harta warisan yang telah
meninggal kepada semua keturunannya.

Mantunu dalam upacara rambu solo’ merupakan suatu wujud tanggung jawab
seorang anak atau terlebih sebagai orang Toraja kepada leluhurnya dan kepada
seluruh kerabat dan terlebih terhadap keluarga besarnya. Meskipun mantunu ini
dianggap sebuah pemborosan, tetapi jika dilakukan dengan penuh tanggung jawab
maka hal demikian tidak akan terjadi.

Warisan Dalam Budaya Toraja

Masyarakat Toraja mengenal Mana’ atau warisan. Mana’ sangat
mempengaruhi pertumbuhan dan kepemilikan menurut adat serta syarat yang erat
dengan kehidupan Tongkonan. Masalah tentang mana’ selalu memiliki hubungan
dalam upacara-upacara adat dalam rambu solo’ dan rambu tuka’, maka digolongkan
menjadi 2 (dua) golongan, yakni :

a. Mana’ (warisan) yang bersangkut paut atau berpusat pada Tongkonan.

b. Mana’ (warisan) yang berada pada orang tua atau harta benda hasil pencaharian
orang tua.

Kedua macam mana’ ini berkaitan satu sama lain atau berhubungan serta saling

mempengaruhi dan tunggang menunggangi dalam suku Toraja.

Menurut sifat dan keadaannya, mana’ yang terpusat pada Tongkonan terbagi
dua macam, yakni :

a. Mana’ sebagai hak dan kekuasaan adat serta kewajiban-kewajiban masyarakat
bagi Tongkonan Layuk dan Tongkonan Pekaindoran/Pekamberan(Tongkonan
Kaparengngesan dan Kabarasan, dll).

b. Mana’ sebagai kewajiban mengabdi kepada Tongkonan orang tua sebab berasal
dari satu rumpun keluarga dan berlaku bagi seluruh tingkatan Tongkonan baik
Tongkonan Layuk, Kaparengngesan maupun Tongkonan Batu A’riri.

Dari kedua mana’ Tongkonan terdapat sebagian orang Toraja yang mewarisi

keduanya, ada pula yang hanya mewarisi mana’ versi yang kedua sebagai mana’

kewajiban mengabdi kepada Tongkonan orang Tua sekaligus Tongkonan persatuan
dan pembinaan keluarga, sebab tak semua orang merupakan keturunan dari

Tongkonan penguasa atau Tongkonan pemegang fungsi Adat.1® Mana’ yang terpusat

pada orang tua atau sebagai harta pencarian/pusaka orang tua (ibu bapak) juga

sangat mempengaruhi adanya mana’ pengabdian kepada Tongkonan dan pengabdian
kepada orang tua yang dipusatkan pada Tongkonan, sebab si peninggal warisan
selalu menjadikan Tongkonannya itu sebagai sarana memelihara warisannya.

9 Tangdilintin. L.T, Toraja dan Kebudayaannya, 121 & 234.
10 Jbid., 226.

Copyright© 2023; Author(s) | 6



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala

Ada pula seseorang mendapat mana’ atau warisan dari seorang pewaris
karena hanya pengabdian semata-mata kepada Tongkonan dari orang yang
meninggalkan warisan apalagi jikalau mana’ Tongkonan akan diwarisi tanpa
halangan karena seseorang yang memelihara Tongkonan dan mana’ ini dapat juga
menjadi mana’ turun-temurunnya. Begitu pula bila seseorang tidak memenubhi
kewajibannya kepada orang tuanya sebagai seorang anak yang sah terutama pada
waktu pemakaman orang tuanya (meninggal dunia), apalagi kalau orang tuanya
masih terikat Adat. Maka pada saat pembagian warisan pun tidak mendapat warisan
yang sama dengan saudaranya yang lebih banyak memberikan pengabdian kepada
orang tuanya dalam segala hal terutama pada saat pemakaman orang tuanya.

Mantunu merupakan sebuah tanggung jawab, pengabdian dan kewajiban
mereka sebagai anak sekaligus merupakan dasar untuk menerima harta yang
ditinggalkan oleh orang tuanya, tetapi ada tiga hal yang diperhatikan dalam
pembagian warisan ini, yaitu
a. Pengabdian kepada Tongkonan orang tua
b. Pengabdian kepada orang tua semasa hidupnya dan terutama pada waktu

pemakamannya

c. Karena didasarkan pada hubungan darah (anak yang sah).

Apabila seorang anak tidak dapat memenuhi kewajibannya kepada orang tua
mereka pada saat upacara pemakaman berlangsung dan orang tuanya masih terikat
adat, maka dalam pembagian warisan pun ia tidak memperoleh kesetaraan dengan
saudaranya yang lebih banyak memberikan pengabdian terhadap orang tuanya
melalui banyaknya korban yang diberikan.1

Pewaris dalam masyarakat Toraja tidak hanya dilihat pada statusnya sebagai
anak. Ada pula keponakan atau sepupu yang lebih berhak karena lebih banyak
memberikan pengabdian daripada anak kandung. Dengan demikian jelas bahwa
menurut adat Toraja seorang pewaris tidak begitu saja akan menerima harta warisan
(mana’) dari orang tuanya setelah orang tuanya meninggal, tetapi harus dengan
pengabdian dengan kata lain harus berkurban atau membeli dengan menyembelih
kerbau dan babi pada saat upacara pemakaman dilaksanakan. Pada masyarakat
Toraja juga mengenal beberapa status anak, antara lain:

a. Anak dadian yaitu anak sah atau anak kandung serta memiliki hak untuk
menerima warisan dari orang tuanya. Kemudian anak dadian ini dibedakan
menjadi dua yaitu anak dadian anak tana’ dan anak dadian bukan anak tana’.
anak dadian anak tana’ merupakan anak yang dilahirkan dari perkawinan yang

’

dilakukan menurut adat karena kedua orang tuanya memiliki kedudukan tana

11 Ellyne Dwi Poespasari, Hukum Adat Suku Toraja (surabaya: IKAPI, 2019), 103.

Copyright© 2023; Author(s) | 7



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023)

yang sama. Sehingga, anak ini berhak mendapatkan warisan dari orang tuanya
tetapi perlu dipastikan bahwa anak ini adalah anak yang sah dan bukan hanya itu
ia juga harus memenuhi dua syarat yaitu harus mengabdi pada Tongkonan orang
tuanya serta mengabdi kepada orang tuanya baik semasa hidup maupun pada
saat pemakaman orang tuanya. Kemudian, anak dadian bukan anak tana’ berarti
kedua orang tua tidak memiliki tana’ yang sama. Semisal ada seorang bangsawan
menikah dengan seorang pelayan atau hamba dan melahirkan seorang anak sali
lahir dari seorang bangsawan serta berjenis kelamin laki-laki). Anak sali harus
memenuhi syarat untuk mewarisi yaitu mengabdi pada Tongkonan dan orang
tuanya selama hidupnya dan pada saat pemakaman orang tuanya.!2

b. Anak tepo yaitu seorang anak yang dinyatakan memiliki dua ayah kandung, yang
memiliki hak atas warisan setelah kedua ayahnya meninggal dunia.
kedudukannya sama dengan anak yang lain, hanya saja lebih kurang dari
saudara-saudaranya yang lain.

c. Anak dianak Bitti’ yaitu anak orang lain yang diangkat oleh seorang bapak yang
tidak memiliki hubungan darah, tetapi karena ada jasa dari orang tua anak
tersebut. Anak yang telah diangkat pada saat masih kecil itu, setelah dewasa akan
diresmikan melalui upacara manrarai sebagai tanda bahwa ia anak yang sah dan
berhak atas warisan dari ayahnya.

d. Anak dianak Kapua yaitu anak yang diangkat pada saat ia sudah besar atau
dewasa dan tidak memiliki hubungan darah. Anak ini juga mempunyai hak atas
warisan dari ayah dan ibunya yang merupakan harta pencaharian kedua orang
tuanya, bukan dari Tongkonan.

e. Anak passarak yaitu anak yang dibesarkan oleh karena pasangan tersebut tidak
memiliki anak kandung. Pada saat ayah atau ibu yang membesarkannya
meninggal dunia, ia juga mantunu.

f. Anak matutu yaitu anak yang berasal dari keturunan hamba, karena
kesetiaannya kepada tuannya sehingga tuannya yang tak lain adalah ayah dan ibu
angkatnya mengangkatnya menjadi anak. Anak hanya mendapat tanda
pembagian bukan warisan atau harta asal dari Tongkonan, tetapi hanya
pencaharian dari orang tua yang mengangkatnya.!3

Betapa pentingnya pengorbanan(mantunu) pada saat pemakaman seorang
pemberi warisan, sangat menentukan ahli waris yang akan menerima warisan, sebab
kepercayaan dan adat istiadat Toraja memberi penjelasan bahwa :

a. Berdasarkan kepercayaan Aluk Todolo(agama leluhur manusia Toraja), setiap
hewan atau pengorbanan materi memiliki roh seperti manusia yang
mempersiapkan dunia akhirat

12 ]bid,, 104.
13 Tangdilintin. L.T, Toraja dan Kebudayaannya, 234 & 242.

Copyright© 2023; Author(s) | 8



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala

b. Digunakan menjadi dasar bagi seorang ahli waris untuk membagikan hartanya
kepada semua keturunan atau ahli warisnya.
c. Sebagai jaminan harkat atau martabat semua keturunannya karena telah
membuktikan korban sosial bagi masyarakat dari adanya kurban menurut adat.14
Menurut Kobong “melalui upacara penguburan, pembagian warisan dapat
ditentukan apabila ada surat wasiat yang dibuat oleh si mati. Anak maupun keluarga
yang paling banyak pengorbanannya (mantunu) dalam wupacara rambu solo’,
merekalah yang berhak mendapat harta warisan yang lebih banyak”.l> Sebab bila
seseorang lalai memenuhi kewajibannya kepada orang tua sebagai anak yang lahir
dalam perkawinan, secara khusus pada saat pemakaman orang tuanya (upacara
rambu solo’) dan apalagi orang tuanya masih tunduk pada adat, maka dalam
pembagian harta warisan, tidak akan mendapat warisan seperti pembagian harta
warisan kepada yang lainnya. Berbeda dengan anak-anak yang lebih setia terhadap
orang tuanya baik semasa orang tuanya hidup dan dalam upacara rambu solo’nya, jika
orang tuanya telah meninggal.

Warisan Secara Sosiologis

Harta waris disebut juga harta tanpa tuan dan mungkin disebabkan oleh
karena pemilik awal dari harta tersebut telah meninggal dunia maupun pemilik dari
harta ini pergi dalam waktu yang lama tanpa keterangan kemudian kepulangannya
tidak dapat ditentukan.1® Ali Afandi berpendapat bahwa “warisan itu ialah seluruh
harta kekayaan yang ditinggalkan oleh orang yang meninggal dunia berupa semua
harta kekayaan dari yang meninggal dunia setelah dikurangi dengan seluruh
utangnya”. Sedangkan menurut Wirjono Prajodikoro, “warisan bersoal tentang
apakah dan bagaimanakah hak dan kewajiban tentang kekayaan seseorang saat ia
meninggal dunia akan beralih kepada orang lain yang masih hidup”. Demikian juga
dengan J. G. Klassen dan J. E. Eggens berpendapat bahwa “warisan itu adalah
pengganti posisi orang yang telah meninggal dalam keterhubungannya dengan
hukum kekayaan”.1” Dapat dikatakan warisan adalah harta kekayaan dari seseorang
yang telah meninggal dunia dan akan dialihkan terhadap orang lain yang masih hidup
baik keluarganya maupun bukan. Keidentikan dan keterkaitan warisan dengan
seseorang yang meninggal dunia, harus dipahami apabila seseorang meninggal dunia
hubungan hukum tidak menghilang, sebab bila seseorang memiliki keluarga maka

14 Jbid, 225-234.

15 Th. Kobong, Aluk, Adat dan Kebudayaan Toraja dalam Perjumpaannya dengan Injil,46.

16 Badriyah Harun, Panduan Praktis Pembagian Warisan (Yogyakarta: Pustaka Yustisia, 2009).

17 Irma Fatmawati, Hukum Waris Perdata: Menerima dan Menolak Warisan oleh Ahli Waris
serta Akibatnya (Yogyakarta: IKAPI, 2012), 6.

Copyright© 2023; Author(s) | 9



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023)

akan terjadinya hubungan hukum terkait harta benda yang ditinggalkan, inilah yang
disebut warisan.18

Adapun yang terhitung sebagai harta warisan terdiri dari benda-benda
konkret maupun abstrak seperti pertama, hak-hak (aktiva) yang mencakup
wewenang atau kekuasaan dari orang yang telah meninggal sehubungan dengan
harta kekayaan yang ditinggalkan, misalnya hak milik atas tanah, hak untuk menagih
utang, rumah dan hak lainnya. Kedua, kewajiban-kewajiban (pasiva) yang mencakup
kewajiban untuk membayar hutang-hutang di pewaris dan mengembalikan barang-
barang yang dipinjam si pewaris di masa hidupnya dan kewajiban lainnya. Yang tidak
termasuk harta warisan tersebut meliputi hal-hal yang berupa kewajiban-kewajiban
dan hak-hak, yang sangat melekat kepada pribadi seseorang yang meninggal tersebut.
Misalnya hak yang lahir dari perhubungan, kerja hak asuransi untuk diri sendiri dan
hak-hak lainnya.1?

Warisan adalah mendapat peninggalan orang yang telah meninggal,
sedangkan mewarisi artinya mendapat pusaka, tidak ada yang berhak mendapat
harta benda orang itu selain dari anak cucunya atau menerima sesuatu yang
ditinggalkan. Mewariskan artinya memberi pusaka atau peninggalan kepada yang
ditinggalkan.20 Harta tersebut diserahkan terhadap ahli waris atau keluarga, saat
seseorang telah meninggal dunia. Keterhubungan ahli waris berdasarkan pada
hubungan pernikahan, persaudaraan persaudaraan dan kerabat.

Pemahaman Masyarakat tentang Mantunu
Penulis memperoleh pemahaman tentang mantunu dari tokoh-tokoh adat,
kepala Lembang, Majelis Gereja dan masyarakat. Keempat partisipan ini menjadi
tolak ukur dalam melihat bagaimana pemahaman mantunu yang dikaitkan dengan
pembagian warisan dalam kehidupan masyarakat di Lembang Lilikira’.
a. Pemahaman Tokoh Adat
Mantunu dalam masyarakat Toraja pada saat ini masih sangat kental dan tidak
bisa untuk dihilangkan sebab banyak hal yang mendorong masyarakat untuk
melakukannya. Salah satu unsur yang mendorong masyarakat melakukannya
ialah faktor pembagian kasta dalam masyarakat, kemudian ada beberapa
pemahaman atau anggapan tentang mantunu sebagai sebagai bekal untuk
menuju Puya.?1
b. Pemahaman Kepala Lembang Lili’kira
Partisipan kedua mengatakan bahwa sebagai pemerintah seharusnya mantunu

18 Veryta Swislyn & Udin Narsudin, Ke Mana Hartaku Akan Berlabuh (Jakarta: IKAPI, 2021), 2.

19 Fatmawati, Hukum Waris Perdata: Menerima dan Menolak Warisan oleh Ahli Waris serta
Akibatnya, 6.

20 Tammu. ] dan Van Der Veen, Kamus Bahasa Toradja Indonesia, 605.

21 Petrus Pata’dungan, wawancara oleh penulis, 13 Oktober 2021.

Copyright© 2023; Author(s) | 10



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala

tidak sekedar disembelih atau dikorbankan namun pada akhirnya banyak yang
terbuang (boros) atau bahkan hanya sekedar untuk mengangkat derajat dan
seolah-olah dipamerkan ke orang lain bahwa mereka orang kaya. Olehnya itu,
seharusnya mantunu juga bisa dipergunakan dengan baik agar memiliki dampak
yang baik contohnya dapat dipergunakan untuk pembangunan dalam Lembang
atau Desa.22

c. Pemahaman Majelis Gereja

Partisipan ketiga selaku Majelis Gereja memiliki pendapat bahwa
pemahaman masyarakat terhadap mantunu sebagai bekal bagi orang tua yang
telah meninggal menuju Puya (konallo ilalan: bekal) merupakan pemahaman
yang dari dulu telah dipercaya. Namun, di masa kini orang mantunu sebagai
tanda cinta kasih, terima kasih dan rasa hormat mereka kepada orang tua mereka
yang tidak bisa mereka balas semasa mereka hidup.23

Partisipan keempat justru memiliki pandangan bahwa mantunu adalah
suatu hal yang baik adanya. Sebab dalam pemahaman aluk todolo tentang
mantunu ialah suatu hal yg sungguh luar biasa karena melalui tunuan (korban
hewan) mendiang akan tiba di dunia asal. Misalnya kerbau yg dipotong menjadi
alat transportasi mendiang menuju dunia asal. Jika demikian tentunya
keselamatan itu hanya untuk orang kaya.24

Dalam budaya mantunu(mengorbankan hewan) ini memang tidak hanya
dilakukan semata-mata mantunu, namun ada melaksanakannya karena tuntutan
sosial dan anggapan bahwa hewan yang disembelih pada saat upacara rambu
solo’ menjadi makanan yang disajikan kepada para tamu yang datang.2> Mantunu
dalam pemahaman iman Kristen sebagai tanda ungkapan syukur kepada orang
tua yang telah merawat dan memelihara sehingga anak-anaknya boleh bekerja
(sukses). Hal itu sebagai bentuk terima kasih dan penghargaan kepada orang tua
yang telah meninggal. Bila mantunu dipahami sebagai tanda ungkapan syukur
tentu tidak bertentangan dengan iman Kristen, jadi tetap layak untuk dilakukan.2é

d. Pemahaman Masyarakat Lilikira’

Pendapat partisipan yang kelima, mantunu dalam masyarakat Lembang
Lili’kira pada saat ini masih sangat kental, rutin dan hal tersebut tidak dapat
dihilangkan atau dipisahkan secara khusus dalam masyarakat Toraja. Sebab
praktik seperti ini sudah dilaksanakan dari dulu dan merupakan hal yang telah

22 Markus Duma, wawancara oleh penulis, 29 Oktober 2021.

23 Dkn. Marlina Barung, wawancara oleh penulis, 18 Oktober 2021.

24 Pd. Irfan Pangarungan , wawancara oleh penulis,30 Oktober 2021.
25 Dkn. Marlina Barung, wawancara oleh penulis, 18 Oktober 2021.
26 pPdt. Irfan Pangarungan, wawancara oleh penulis, 30 Oktober 2021.

Copyright© 2023; Author(s) | 11



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023)

menjadi turun temurun.?’” Hal yang sama juga dikemukakan oleh partisipan
ketiga tadi bahwa mantunu memang tidak dapat dihilangkan sebab hal itu
merupakan salah satu adat dan budaya dalam masyarakat Toraja. Praktik
mantunu dulunya dipercaya oleh masyarakat bahwa itu menjadi bekal (kinallo
lalan) bagi orang yang meninggal untuk sampai ke Puya (dunia roh orang mati).
Selain kepercayaan seperti itu mantunu juga menjadi salah satu tolak ukur bahwa
orang tersebut mampu mengadakan upacara di daerah tersebut dengan kata lain
untuk mengangkat derajat keluarga. Kemudian setelah masuknya Injil di Toraja,
mantunu ini sudah dianggap sebagai tanda terima kasih atau tanda hormat
seorang anak kepada orang tua atau keluarga yang meninggal.28
Data yang diperoleh dari kelima partisipan dalam Lembang Lilikira’
memberikan gambaran bahwa pertama, mantunu dalam upacara rambu solo’
mengalami perubahan makna seiring dengan masuknya Injil dan berkembangnya
Kekristenan di Toraja. Kedua, mantunu sebagai sarana untuk memperlihatkan
eksistensi sebuah keluarga dan menaikkan derajat keluarga dalam sebuah komunitas
masyarakat. Ketiga, mantunu sebagai simbol ungkapan syukur, terima kasih dan
penghargaan kepada orang yang telah meninggal.

Hubungan Mantunu dalam Pembagian Warisan

Faktor pembagian kasta dalam masyarakat diikuti oleh beberapa pemahaman
seperti: ada beberapa orang yang menganggap bahwa itu sebagai sebagai bekal untuk
menuju Puya, kemudian hewan yang disembelih ini pada saat upacara pemakaman
juga dihidangkan atau disajikan kepada para tamu yang hadir dan menjadi tolak ukur
dalam memperoleh warisan. Demikian hal ini masih dilakukan sampai sekarang,
terutama mengenai banyaknya korban mempengaruhi banyaknya warisan yang
diterima. Pembagian warisan ini dilakukan pada saat malam hari setelah pemakaman
dan selesai ibadah penghiburan. Hal ini biasa disebut oleh masyarakat ma’talla’ yang
disaksikan oleh tokoh-tokoh yang dituakan dalam masyarakat (ambe’ saroan) serta
keluarga yang melaksanakan upacara pemakaman tersebut. Ma'talla’ ini dilakukan
dengan cara bambu yang dipotong-potong kecil kemudian digunakan untuk
menghitung banyaknya babi dan kerbau yang dipotong pada saat upacara
pemakaman. Setelah menghitung semua hewan yang dipotong selama upacara
tersebut berlangsung, maka dihitunglah siapa yang paling banyak memberikan
korban dan berhak mendapat warisan.

Adapun warisan yang telah diberikan orang tuanya semasa hidupnya tidak
diperhitungkan. Hal itu tidak dapat diganggu gugat oleh saudaranya yang lain sebab
itu sudah menjadi wasiat yang telah diberikan orang tuanya. Wasiat ini tidak akan

27 Petrus Massau, wawancara oleh penulis, 10 Oktober 2021.
28 Yulius Lapa, wawancara oleh penulis, 14 Oktober 2021.

Copyright© 2023; Author(s) | 12



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala

diperhitungkan pada saat ma’talla’, sebab warisan yang dibagi pada saat ma’talla
adalah harta benda yang masih menjadi milik pribadi orang tuanya. Mengenai anak
angkat (anak pa’bagi) itu pada dasarnya anak angkat tersebut sudah setara dengan
anak kandung tetapi biasanya dalam praktik manutunu biasanya orang
memperhitungkan apakah anak angkat tersebut berani memberikan banyak korban
kepada orang tuanya. Jika anak angkat tersebut memberikan banyak tunuan (korban
hewan) atau bahkan mampu melebihi korban yang diberikan saudaranya yang lain,
maka ia juga berhak menerima warisan lebih dari anak kandung.

Tentunya, alasan dibalik mantunu untuk memperoleh harta warisan
tergantung seberapa banyak tunuan (korban hewan) yang dipersembahkan bagi
orang yang telah meninggal. Mantunu biasanya dilakukan oleh keluarga terdekat
seperti anak, saudara dan cucu. Kemudian setelah upacara pemakaman maka
keluarga memperhitungkan banyaknya korban yang diberikan, maka banyak juga
ba’gi (warisan) yang diterima oleh orang tersebut. Di beberapa tempat ini memang
suatu hal yang nyata bahwa siapa yang mengorbankan banyak hewan, ia mempunyai
hak untuk mengambil banyak warisan.

Pada dasarnya memang tidak semua orang memiliki tujuan seperti ini, namun

masih ada saja orang yang melakukan hal tersebut. Mereka yang merasa diri bahwa
tidak mampu mantunu dan tidak memberikan apa-apa pada upacara rambu solo’,
maka mereka akan mendapat sedikit saja dari peninggalan orang tua mereka. Perihal
ini telah melalui pembicaraan dan musyawarah oleh keluarga atau dengan tokoh-
tokoh adat serta melihat pertimbangan dari anak-anak mereka ketika upacara
pemakaman orang tua berlangsung.
Beberapa orang berpendapat bahwa tidak salah jika melakukan cara tersebut sebab
seperti itulah jika seorang anak yang mampu berkorban banyak bagi orang tuanya
pada saat upacara pemakaman, maka ia juga pantas mendapatkan seberapa
banyaknya warisan. Namun, jika dibandingkan dengan zaman sekarang sepertinya
hal tersebut sudah tidak relevan. Sebab, cara-cara seperti itu justru akan
menimbulkan pertikaian, pertengkaran, dan hilangnya keharmonisan di dalam
rumpun keluarga. Sebab mereka yang mampu, sering merasa semakin memegahkan
diri (sombong) dan yang tidak mampu, sering merasa tidak pantas untuk bergabung
dengan keluarga mereka yang mampu (minder/rendah diri). Namun hal ini tidak
baik, sebab dapat memicu munculnya pertengkaran dan lebih fatalnya lagi dengan
hadirnya sikap dan perilaku d memandang rendah satu dengan yang lain, tidak ada
penghargaan dalam keluarga, orang mengutamakan kesenangan pribadi, orang lebih
mengutamakan ego.

Di pihak lain, ini juga bisa menjadi semangat untuk bisa menghasilkan hewan

Copyright© 2023; Author(s) | 13



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023)

untuk dikorbankan. Mantunu bukan sekadar mantunu, sebab praktik seperti ini
dilakukan oleh masyarakat dengan banyak pertimbangan. Beberapa diantaranya
karena ingin mengangkat derajat keluarga karena faktor strata sosial, sebagai tanda
penghormatan kepada orang tua yang telah meninggal, serta adanya pembagian
warisan yang diukur dari seberapa banyak yang dikorbankan kepada orang tuanya
maka demikianlah juga warisan yang akan didapatkan.

Pembagian warisan itu didasarkan pada apa yang telah dikorbankan
(pantunuan) dan cara seperti ini sudah berlaku dari dulu. Dengan demikian di masa
sekarang masih ada beberapa orang yang melakukan cara seperti ini, dimana mereka
memperhitungkan apa yang mereka berikan dan berharap pada imbalan atau
warisan yang diberikan. Mereka yang mampu mantunu banyak, dapat menerima
warisan sesuai dengan banyaknya pemberian selama dilaksanakannya upacara
pemakaman orang tua mereka. Warisan yang diterima itu tidak rata atau biasa
disebut dengan istilah ma’lokkon penduan pentallu (dua kali lipat atau tiga kali lipat).
Dengan memberikan warisan sesuai dengan banyaknya yang dikorbankan itu
dilakukan karena mereka yang telah berkorban banyak sudah seharusnya mendapat
imbalannya. Begitu pun dengan anak angkat (anak pa’bagi) masih sama-sama
diberikan juga warisan sesuai dengan apa yang dikorbankan. Ketika anak angkat
memberikan korban pada saat upacara pemakaman orang yang meninggal tersebut
maka ia juga akan diberikan warisan sesuai dengan korban yang diberikan. Ada
keluarga yang biasa membagikan warisan orang tuanya secara rata tanpa melihat
banyaknya hewan yang dikorbankan tetapi dengan melihat hubungan keluarga
mereka, namun masih ada yang membagikan warisan dengan memperhitungkan
banyaknya pantunuan(hewan korban).

4. Kesimpulan

Penulis menyimpulkan bahwa warisan merupakan sebuah peninggalan atau
pengalihan harta benda kepada anggota keluarga yang terdekat dan diwariskan
ketika orang tersebut telah meninggal. Warisan ini sering menimbulkan pertikaian
dan perpecahan dalam keluarga, karena diperebutkan oleh sesama anggota keluarga.
Syarat untuk mendapatkan warisan berdasarkan banyaknya hewan yang
dikorbankan (mantunu) oleh keluarga atau anak dari orang yang telah meninggal,
pada saat upacara pemakaman berlangsung. Mantunu dilakukan sebagai simbol
penghormatan terakhir bagi orang yang dicintai, yang telah meninggal. Sehingga
sering muncul perselisihan antar keluarga pada saat akan melaksanakan upacara ini.
Sebab ada yang ingin melaksanakannya sesuai dengan kemampuannya, tetapi ada
juga keluarga ingin memaksakan supaya upacara pemakaman tersebut dilakukan
dengan semarak. Ini didasari motif ingin memperlihatkan status sosial dan warisan
(mana’) yang akan diterima setelah upacara Rambu Solo’ selesai.

Copyright© 2023; Author(s) | 14



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala

Hal seperti memang tidak baik, sebab mereka yang tidak mampu, tak mungkin
memaksakan diri untuk melakukan upacara Rambu Solo’ dengan semarak.
Sedangkan, dikemudian hari mereka akan menderita, sebab memaksakan diri dan
mengeluarkan banyak materi dan tenaga untuk melaksanakan upacara tersebut.
Memang terasa tidak adil jika seorang anak atau anggota keluarga diberikan warisan
yang lebih dari anggota keluarga lainnya, karena lebih banyak melakukan
pengorbanan yaitu mantunu. Namun, inilah kenyataan yang masih banyak terjadi di
dalam masyarakat Toraja yang telah menganut agama Kristen.

Daftar Pustaka

Fatmawati, Irma. Hukum Waris Perdata: Menerima dan Menolak Warisan oleh Ahli
Waris serta Akibatnya. Yogyakarta: IKAPI, 2012.

Harun, Badriyah. Panduan Praktis Pembagian Warisan. Yogyakarta: Pustaka Yustisia,
20009.

Moleong, Lexy ]. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2012.

Panggarra, Robi. Upacara Rambu Solo’ di Tana Toraja: Memahami Bentuk Kerukunan
di Tengah Situasi Konflik. IKAPI, 2015.

Poespasari, Ellyne Dwi. Hukum Adat Suku Toraja. surabaya: IKAPI, 2019.

Salewa, Wandrio, Mariance. “Budaya Longko’ Sebagai Etika Sosial Dalam Perspektif
Iris Murdoch.” Melo: Studi Agama-Agama 2. No. 1 (2022): 25-35.

Siti Nur Aidah. Kitab Traveling & Wisata Indonesia Tana Toraja, Jilid 3,. Yogyakarta:
KBM Indonesia, 2020.

Tammu. ] dan Van Der Veen, Hendrik. Kamus Bahasa Toradja Indonesia. Rantepao:
Yayasan Perguruan Tinggi Kristen Toraja, 1972.

Tangdilintin. L.T. Toraja dan Kebudayaannya. IV. Tana Toraja: Yayasan Lepongan
Bulan, 1981.

Th. Kobong. Aluk, Adat dan Kebudayaan Toraja dalam Perjumpaannya dengan Injil,.
Jakarta: PUSBANG-Badan Pekerja Sinode Gereja Toraja, 1992.

———.Iman dan Kebudayaan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004.

Veryta Swislyn & Udin Narsudin. Ke Mana Hartaku Akan Berlabuh. Jakarta: IKAP],
2021.

Informan:

Dkn. Marlina Barung, wawancara oleh penulis, 18 Oktober 2021.
Markus Duma, wawancara oleh penulis, 29 Oktober 2021.

Pdt. Irfan Pangarungan, wawancara oleh penulis, 30 Oktober 2021.

Copyright© 2023; Author(s) | 15



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023)

Petrus Massau, wawancara oleh penulis, 10 Oktober 2021.
Petrus Pata’dungan, wawancara oleh penulis ,13 Oktober 2021.
Yulius Lapa, wawancara oleh penulis, 14 Oktober 2021.

Copyright© 2023; Author(s) | 16



