
 
 

     

Copyright© 2023;Author(s) | 

1  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution -

ShareAlike 4.0 International 

 

Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan 
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, 
Kecamatan Nanggala 

 
 

Cindy Fatika Sari 1, Wandrio Salewa 2  
Institut Agama Kristen Negeri Toraja 1, 

Proponen Gereja Toraja Jemaat Buttu Basse dan Jemaat Balepe’2 
wandriosalewa72@gmail.com 
 
  
Abstract: This article wants to explore the practice of mantunu (slaughter of 
animals in the solo sign rite) as a tradition that the people of Lembang Lilikira, 
Nanggala District, North Toraja Regency, still carry out. Mantunu is one of the 
conditions used in the distribution of inheritance for children or descendants of 
people who died. In this study, This research used qualitative methods with the type 
of observation and interviews. So, the research results show that sacrificing animals 
(mantunu) at death ceremonies is very important in Toraja culture. Mantunu is a 
form of final respect for parents and relatives. However, if it contains motives, the 
more help you will get, the more inheritance you will get and if you don't help, you 
will not get an inheritance or you will still get a small amount of inheritance. Thus, 
mantunu becomes a benchmark for obtaining an inheritance in the family. Of 
course, those with less or limited economic circumstances may not be forced to do 
mantunu in the solo sign ceremony. 
Keywords: community, family, inheritance, mantunu, rambu solo' 
 
Abstrak: Tulisan ini menelusuri praktik mantunu (pengorbanan hewan di ritus 

rambu solo’) sebagai salah satu tradisi yang masih dilakukan oleh masyarakat 

Toraja secara khusus di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala, Kabupaten 

Toraja Utara. Mantunu merupakan salah satu syarat yang digunakan dalam 

pembagian harta warisan bagi anak atau keturunan dari orang yang meninggal. 

Pada penelitian ini, menggunakan metode kualitatif dengan jenis yaitu 

pengamatan dan wawancara. Hasil dari penelitian ini bahwa dalam budaya 

Toraja yaitu mantunu (mengorbankan hewan) pada upacara kematian sebagai 

hal yang sangat penting. Mantunu merupakan salah satu bentuk penghormatan 

terakhir bagi orang tua maupun sanak keluarga. Namun memuat motif, semakin 

banyak mantunu akan mendapatkan semakin banyak pula warisan dan apabila 

tidak mantunu maka tidak akan mendapatkan warisan ataupun tetap 

memperoleh warisan dalam jumlah yang sedikit. Sehingga, mantunu menjadi 

tolak ukur untuk memperoleh warisan dalam keluarga. Tentunya, mereka yang 

keadaan ekonominya kurang atau terbatas, tidak mungkin memaksakan untuk 

melakukan mantunu dalam upacara rambu solo’.  

Kata Kunci: keluarga, mantunu, masyarakat, rambu solo’, warisan 
  

Article History : Received: 5 Mei 2022 Revised: 14 Desember 2022 Accepted: 7 Januari 2023 

SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 

ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online)   DOI : https://doi.org10.34307/sophia.v4i1.96   
Volume 4, No 1, Juni 2023; (page 1-16)         Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id   

 
 

mailto:wandriosalewa72@gmail.com
https://doi.org10.34307/sophia.v4i1.96


SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023) 

 

 

 

 

Copyright© 2023; Author(s) | 2  

 

1. Pendahuluan 

  Manusia adalah individu yang memiliki perbedaan dari segi biologis dan 

karakter. Manusia sebagai ciptaan Tuhan yang paling mulia, sekaligus satu-satunya 

ciptaan Tuhan yang menerima tugas kebudayaan. Kebudayaan adalah suatu warisan 

yang diwariskan secara turun temurun oleh manusia kepada generasi selanjutnya, 

hingga sampai sekarang kebudayaan masih tetap dilestarikan bahkan semakin 

dikembangkan oleh masyarakat, dan tak menjadi masalah selama tidak menyimpang 

dari kehendak Allah. Tugas berbudaya merupakan sebuah mandat dari Tuhan dan 

harus dilakukan dalam rasa tanggung jawab agar tak menyimpang dari kehendak 

Allah. Manusia diciptakan ke dalam sebuah persekutuan dan hidup dalam 

persekutuan yang mempunyai relasi dengan sesamanya. Tidak ada kebudayaan yang 

bersifat individualis, sebab tak ada manusia yang hidup untuk dirinya sendiri.1 

Manusia itu tidak mampu untuk hidup sendiri, hal itu yang mendorong manusia 

untuk hidup berkelompok, karena manusia selalu membutuhkan bantuan orang lain 

dan tentunya manusia itu hidup dalam sebuah komunitas yang disebut masyarakat. 

Salah satu bentuk kegiatan adat dan budaya dalam komunitas masyarakat 

Toraja adalah melaksanakan upacara Rambu Solo’. Dalam pelaksanaan upacara 

Rambu Solo’ ini terdapat juga budaya mantunu yang masih dipertahankan oleh 

masyarakat Toraja. Mantunu adalah bagian dari upacara kematian (rambu solo’) 

sekaligus menjadi salah satu syarat utama dalam melaksanakan upacara rambu solo’. 

Pada kegiatan mantunu (memotong/mengorbankan hewan) yang paling sering 

dikorbankan adalah kerbau dan babi. Dalam pandangan masyarakat Toraja, mantunu 

dipercaya oleh masyarakat Toraja bahwa dapat menentukan nasib orang mati setelah 

berada di Puya (tempat persinggahan bagi jiwa manusia dalam kepercayaan orang 

Toraja). Mantunu juga dilaksanakan dengan tujuan mengangkat status keluarga dan 

longko’ (malu). Longko’ adalah sebuah bentuk perasaan malu yang di dalamnya ada 

tenggang rasa dan penghargaan dalam menolong orang lain.2 Mantunu juga memiliki 

tujuan akhir memperoleh warisan. Manusia harus untuk saling hidup melengkapi, 

menolong antara satu dengan yang lain, maka penulis tertarik meneliti mantunu yang 

dilakukan oleh masyarakat di Lembang Lilikira’. Sebab, orang yang tidak mampu 

untuk mantunu selalunya tidak akan pernah mendapatkan warisan. Berbeda dengan 

mereka yang mantunu, sudah pasti akan mendapatkan warisan. Hubungan dalam 

masyarakat dan keluarga pun sudah pasti tidak baik sebab menimbulkan 

kecemburuan sosial dalam keluarga. Dengan mantunu memberikan bukti bahwa 

orang itu adalah orang yang mampu (kaya) karena sanggup mantunu dan 

 
1 Th. Kobong, Iman dan Kebudayaan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), 17. 
2 Wandrio Salewa, Mariance, “Budaya Longko’ Sebagai Etika Sosial Dalam Perspektif Iris 

Murdoch,” Melo: Studi Agama-Agama 2. No. 1 (2022): 26. 



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan 
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala 

 

 

 
 

Copyright© 2023; Author(s) | 3  

 

menandakan bahwa orang yang dipantunuan (orang yang telah meninggal 

dikurbankan hewan) itu memiliki banyak harta. Sebab keluarga tidak mau mantunu, 

jika melihat harta orang yang akan dipantunuan itu tidak cukup untuk diwariskan 

baginya . sehingga, orang Toraja menganggap mantunu sebagai adat dan budaya yang 

terus dipelihara hingga hari ini.  

Adat merupakan sesuatu yang dikenal, diketahui, yang sering berulang 

dilakukan, yang turun-dialihkan sejak dari nenek moyang kepada anak cucunya 

turun-temurun, yang sudah berurat akar di kalangan masyarakat yang 

bersangkutan.3 Dalam masyarakat Toraja ada juga adat yang diwariskan secara turun 

temurun sejak dari nenek moyang hingga hari ini yaitu mantunu. Kegiatan mantunu 

dilaksanakan dalam ritus rambu solo’. Secara khusus, dalam masyarakat Lembang 

Lilikira’ kegiatan mantunu dilakukan oleh keluarga terdekat, namun tidak semua 

keluarga mampu mantunu, sebab biayanya mahal dalam membeli hewan kerbau atau 

babi. Sehingga keluarga yang mampu untuk mantunu memperoleh warisan dari orang 

yang meninggal (dipantunuan). Tradisi seperti inilah yang masih terjadi sampai 

sekarang dalam masyarakat Lilikira’. Keinginan masyarakat untuk mengorbankan 

hewan pada acara rambu solo’ masih dilakukan, tetapi dilatarbelakangi untuk 

memperoleh warisan dari orang yang meninggal kemudian disaksikan oleh tokoh-

tokoh masyarakat setempat.  

Hasil pengamatan pada kegiatan mantunu dalam upacara rambu solo’  di 

Lembang Lilikira’ tidak lagi didasari oleh perasaan cinta, penghargaan dan 

longko´(malu), tetapi disusupi kepentingan untuk memperoleh warisan dari orang 

yang telah meninggal. Oleh sebab itu penulis menggunakan analisis sosiologis-praktis 

dalam tulisan ini. Analisis sosiologis-praktis yang dimaksudkan yaitu 

memperlihatkan hubungan dan nilai-nilai sosial yang terbangun dan motif dibalik 

makna mantunu dalam kehidupan masyarakat di Lembang Lilikira’ dan kegiatan 

mantunu yang dilaksanakan menentukan pembagian warisan dari orang yang telah 

meninggal. Penulis memanfaatkan hasil wawancara untuk memperlihatkan nilai-nilai 

sosiologis dengan praktik mantunu. Sehingga, penulis mencari nilai-nilai sosiologis 

dengan praktik mantunu dalam tulisan penelitian. 

 

2. Metode Penelitian  

Dalam penelitian ini, penulis memakai rancangan penelitian kualitatif yang 

merupakan prosedur yang digunakan dalam memperoleh data deskriptif berupa lisan 

 
3 Th. Kobong, Aluk, Adat dan Kebudayaan Toraja dalam Perjumpaannya dengan Injil, (Jakarta: 

PUSBANG-Badan Pekerja Sinode Gereja Toraja, 1992), 9. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023) 

 

 

 

 

Copyright© 2023; Author(s) | 4  

atau kalimat tertulis dari masyarakat yang diamati.4 Jenis penelitian yang digunakan 

yaitu wawancara dan mendeskripsikannya. Wawancara dalam penelitian ini 

dilakukan untuk memperoleh pemahaman masyarakat Lilikira’ tentang mantunu dan 

pemaknaannya serta mengaitkannya dengan nilai-nilai sosial yang di dalamnya. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Definisi Mantunu dalam Aluk Rambu Solo’ 

Masyarakat Toraja memiliki dua upacara adat yaitu aluk rambu solo’ yang 

merupakan upacara penguburan dan aluk rambu tuka’ atau upacara adat syukur dan 

pernikahan.5 Aluk rambu solo’ juga dikenal sebagai aluk rampe matampu’ yang 

dilaksanakan pada waktu matahari akan terbenam (sore hari). Dalam upacara rambu 

solo’, salah satu hal yang sangat penting adalah upacara pemakaman. Aluk  memiliki 

arti agama atau aturan, sedangkan rambu memiliki arti asap atau cahaya sinar, 

kemudian solo’ memiliki arti turun.  Aluk rampe matampu’ atau rambu solo’ ini 

dilakukan di sebelah Barat dari rumah atau Tongkonan pada saat acara ini 

berlangsung. Berbeda dengan rambu tuka’ atau aluk rampe matallo, yang 

pelaksanaannya di sebelah Timur dari rumah Tongkonan dan dilaksanakan pada saat 

matahari mulai terbit yang menandakan keselamatan, kehidupan manusia atau 

pengucapan syukur.6 

Ada beberapa tahapan pelaksanaan upacara rambu solo’ sebagai suatu 

peristiwa yang mengandung dimensi religi sosial. Hal ini berarti upacara rambu solo’ 

itu tidak dapat dipisahkan dari nilai-nilai kepercayaan orang Toraja, secara khusus 

dengan apa yang disebut sebagai aluk todolo (kepercayaan animisme). Status sosial 

terhadap orang yang meninggal dalam upacara tersebut menjadi hal yang perlu 

diperhatikan pada saat dilaksanakannya upacara rambu solo’. Sebab upacara rambu 

solo’ justru tolak ukur dari identitas diri.7 

Kata mantunu berasal dari akar kata tunu. Berdasarkan Kamus Bahasa Toraja-

Indonesia, kata tunu mempunyai arti membakar, memanggang, membantai, 

menyembelih (hewan); tunui: membakar, membantai (hewan); tunuan: 

membakarkan. Hewan sembelihan (untuk pesta orang mati); tunumi katetten, 

manasumo bo’bo: potonglah babi, nasi sudah masak; (perkataan ini dapat diucapkan 

menurut irama bunyi gendang atau bunyi alu (lesung panjang) juga diiringi dengan 

titiran yang diatur sedemikian rupa dari sebelah luar lesung itu sehingga dapat 

mengadakan bunyi yang berirama sebagai bunyi gendang. Mantunu: memasak (benda 

 
4 Lexy J Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2012), 4. 
5 Siti Nur Aidah, Kitab Traveling & Wisata Indonesia Tana Toraja, Jilid 3, (Yogyakarta: KBM 

Indonesia, 2020), 38. 
6 Tangdilintin. L.T, Toraja dan Kebudayaannya, IV. (Tana Toraja: Yayasan Lepongan Bulan, 

1981), 83. 
7 Robi Panggarra, Upacara Rambu Solo’ di Tana Toraja: Memahami Bentuk Kerukunan di 

Tengah Situasi Konflik (IKAPI, 2015), 7. 



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan 
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala 

 

 

 
 

Copyright© 2023; Author(s) | 5  

 

yang dibakar); mantunu: membakar. Membantai kerbau dalam pesta orang mati; 

pantunu: juga dibakar; juga dibantai; pantunuan: pembantaian, dapat membantai 

kerbau dalam pesta orang mati. Membantai untuk (orang mati); ki–tu indo’mu: kami 

membantai kerbau (dalam pesta kematian ibumu); dipantunuan Bett: ma’ kapa’allo: 

dilakukan pesta kawin baginya (orang yang sudah ada dalam rumah tangga).8  

Mantunu dalam pandangan masyarakat Toraja sebagai sebuah persembahan 

dan bekal bagi arwah orang yang meninggal melalui penyembelihan hewan, seperti 

kerbau dan babi. Mantunu merupakan penyembelihan hewan yang dikorbankan 

dalam upacara rambu solo’. Bila artikan secara harafiah, mantunu adalah membakar 

hewan yang dikorbankan. Tetapi dalam pelaksanaan mantunu, hewan yang 

dikorbankan (pantunuan), pada waktu lampau ditombak (ma’rok) sedangkan pada 

masa kini disembelih dengan cara menebas bagian leher pada kerbau dengan 

menggunakan parang (ma’tinggoro). Hanya orang-orang tertentu dan berani 

(pa’barani) yang  ma’ tinggoro. Di masa kini banyak orang berani ma’tinggoro, sebab 

pekerjaan ini memperoleh bayaran. Di waktu dulu menggunakan istilah 

ma’rok/menombak hewan yang akan dikorbankan, namun di masa sekarang berganti 

menjadi to ma’tinggoro tedong (orang menebas leher kerbau).  

Pada pelaksanaan upacara rambu solo’ khususnya pada kegiatan mantunu, 

hewan yang akan dikorbankan atau disembelih tidak hanya dari pihak keluarga, 

tetapi ada juga yang dibawakan oleh kerabat-kerabat yang datang dalam upacara 

tersebut. Barang atau hewan yang dibawa oleh kerabat pada saat upacara rambu solo’ 

harus dicatat oleh keluarga yang bersangkutan. Sebab pemberian tersebut akan 

dikembalikan pada masa yang akan datang.  

Adapun fungsi kurban babi dan kerbau pada acara upacara rambu solo’ , yaitu: 

a. Babi dan kerbau pada acara rambu solo’ adalah sebagai kurban bekal dari yang 

mati ke alam baka/gaib, karena roh hewan-hewan dan harta lainnya itu akan 

dimiliki oleh roh yang mati di alam baka/gaib, selain itu dagingnya sebagai 

kurban sosial yang turut menentukan peranan dari anak-anaknya atau 

turunannya dalam masyarakat karena dagingnya dibagi-bagikan kepada 

masyarakat  menurut Adat sesuai martabat seseorang di masyarakat.  

b. Sebagai pemenuhan tuntutan adat dan pergaulan dari orang yang meninggal 

selama hidupnya. Sehingga kurban pada pemakaman tersebut harus disesuaikan 

dengan kedudukan kastanya serta peranannya dalam masyarakat. Maka setiap 

orang yang mati dan akan dimakamkan yang menjadi pokok pemikiran 

keluarganya ialah pertama-tama kastanya kemudian memperhitungkan 

 
8 Hendrik Tammu. J dan Van Der Veen, Kamus Bahasa Toradja Indonesia (Rantepao: Yayasan 

Perguruan Tinggi Kristen Toraja, 1972). 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023) 

 

 

 

 

Copyright© 2023; Author(s) | 6  

kemampuan penyediaan kurban hewan pemakaman.9 

c. Kurban juga dijadikan sebagai dasar dalam pembagian harta warisan yang telah 

meninggal kepada semua keturunannya.  

Mantunu dalam upacara rambu solo’ merupakan suatu wujud tanggung jawab 

seorang anak atau terlebih sebagai orang Toraja kepada leluhurnya dan kepada 

seluruh kerabat dan terlebih terhadap keluarga besarnya. Meskipun mantunu ini 

dianggap sebuah pemborosan, tetapi jika dilakukan dengan penuh tanggung jawab 

maka hal demikian tidak akan terjadi.  

 

Warisan Dalam Budaya Toraja 

Masyarakat Toraja mengenal Mana’ atau warisan. Mana’ sangat 

mempengaruhi pertumbuhan dan kepemilikan menurut adat serta syarat yang erat 

dengan kehidupan Tongkonan. Masalah tentang mana’ selalu memiliki hubungan 

dalam upacara-upacara adat dalam rambu solo’ dan rambu tuka’, maka digolongkan 

menjadi 2 (dua) golongan, yakni : 

a. Mana’ (warisan) yang bersangkut paut atau berpusat pada Tongkonan. 

b. Mana’ (warisan) yang berada pada orang tua atau harta benda hasil pencaharian 

orang tua.  

Kedua macam mana’ ini berkaitan satu sama lain atau berhubungan serta saling 

mempengaruhi dan tunggang menunggangi dalam suku Toraja. 

Menurut sifat dan keadaannya, mana’ yang terpusat pada Tongkonan terbagi 

dua macam, yakni : 

a. Mana’ sebagai hak dan kekuasaan adat serta kewajiban-kewajiban masyarakat 

bagi Tongkonan Layuk dan Tongkonan Pekaindoran/Pekamberan(Tongkonan 

Kaparengngesan dan Kabarasan, dll).  

b. Mana’ sebagai kewajiban mengabdi kepada Tongkonan orang tua sebab berasal 

dari satu rumpun keluarga dan berlaku bagi seluruh tingkatan Tongkonan baik 

Tongkonan Layuk, Kaparengngesan maupun Tongkonan Batu A’riri.  

Dari kedua mana’ Tongkonan terdapat sebagian orang Toraja yang mewarisi 

keduanya, ada pula yang hanya mewarisi mana’ versi yang kedua sebagai mana’ 

kewajiban mengabdi kepada Tongkonan orang Tua sekaligus Tongkonan persatuan 

dan pembinaan keluarga, sebab tak semua orang merupakan keturunan dari 

Tongkonan penguasa atau Tongkonan pemegang fungsi Adat.10 Mana’ yang terpusat 

pada orang tua atau sebagai harta pencarian/pusaka orang tua (ibu bapak) juga 

sangat mempengaruhi adanya mana’ pengabdian kepada Tongkonan dan pengabdian 

kepada orang tua yang dipusatkan pada Tongkonan, sebab si peninggal warisan 

selalu menjadikan Tongkonannya itu sebagai sarana memelihara warisannya.  

 
9 Tangdilintin. L.T, Toraja dan Kebudayaannya, 121 & 234. 
10 Ibid., 226. 



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan 
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala 

 

 

 
 

Copyright© 2023; Author(s) | 7  

 

Ada pula seseorang mendapat mana’ atau warisan dari seorang pewaris 

karena hanya pengabdian semata-mata kepada Tongkonan dari orang yang 

meninggalkan warisan apalagi jikalau mana’ Tongkonan akan diwarisi tanpa 

halangan karena seseorang yang memelihara Tongkonan dan mana’ ini dapat juga 

menjadi mana’ turun-temurunnya. Begitu pula bila seseorang tidak memenuhi 

kewajibannya kepada orang tuanya sebagai seorang anak yang sah terutama pada 

waktu pemakaman orang tuanya (meninggal dunia), apalagi kalau orang tuanya 

masih terikat Adat. Maka pada saat pembagian warisan pun tidak mendapat warisan 

yang sama dengan saudaranya yang lebih banyak memberikan pengabdian kepada 

orang tuanya dalam segala hal terutama pada saat pemakaman orang tuanya.  

Mantunu merupakan sebuah tanggung jawab, pengabdian dan kewajiban 

mereka sebagai anak sekaligus merupakan dasar untuk menerima harta yang 

ditinggalkan oleh orang tuanya, tetapi ada tiga hal yang diperhatikan dalam 

pembagian warisan ini, yaitu 

a. Pengabdian kepada Tongkonan orang tua 

b. Pengabdian kepada orang tua semasa hidupnya dan terutama pada waktu 

pemakamannya 

c. Karena didasarkan pada hubungan darah (anak yang sah). 

Apabila seorang anak tidak dapat memenuhi kewajibannya kepada orang tua 

mereka pada saat upacara pemakaman berlangsung dan orang tuanya masih terikat 

adat, maka dalam pembagian warisan pun ia tidak memperoleh kesetaraan dengan 

saudaranya yang lebih banyak memberikan pengabdian terhadap orang tuanya 

melalui banyaknya korban yang diberikan.11  

Pewaris dalam masyarakat Toraja tidak hanya dilihat pada statusnya sebagai 

anak. Ada pula keponakan atau sepupu yang lebih berhak karena lebih banyak 

memberikan pengabdian daripada anak kandung. Dengan demikian jelas bahwa 

menurut adat Toraja seorang pewaris tidak begitu saja akan menerima harta warisan 

(mana’) dari orang tuanya setelah orang tuanya meninggal, tetapi harus dengan 

pengabdian dengan kata lain harus berkurban atau membeli dengan menyembelih 

kerbau dan babi pada saat upacara pemakaman dilaksanakan. Pada masyarakat 

Toraja juga mengenal beberapa status anak, antara lain: 

a. Anak dadian yaitu anak sah atau anak kandung serta memiliki hak untuk 

menerima warisan dari orang tuanya. Kemudian anak dadian ini dibedakan 

menjadi dua yaitu anak dadian anak tana’ dan anak dadian bukan anak tana’. 

anak dadian anak tana’ merupakan anak yang dilahirkan dari perkawinan yang 

dilakukan menurut adat karena kedua orang tuanya memiliki kedudukan tana’ 
 

11 Ellyne Dwi Poespasari, Hukum Adat Suku Toraja (surabaya: IKAPI, 2019), 103. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023) 

 

 

 

 

Copyright© 2023; Author(s) | 8  

yang sama. Sehingga, anak ini berhak mendapatkan warisan dari orang tuanya 

tetapi perlu dipastikan bahwa anak ini adalah anak yang sah dan bukan hanya itu 

ia juga harus memenuhi dua syarat yaitu harus mengabdi pada Tongkonan orang 

tuanya serta mengabdi kepada orang tuanya baik semasa hidup maupun pada 

saat pemakaman orang tuanya. Kemudian, anak dadian bukan anak tana’ berarti 

kedua orang tua tidak memiliki tana’ yang sama. Semisal ada seorang bangsawan 

menikah dengan seorang pelayan atau hamba dan melahirkan seorang anak sali 

lahir dari seorang bangsawan serta berjenis kelamin laki-laki). Anak sali harus 

memenuhi syarat untuk mewarisi yaitu mengabdi pada Tongkonan dan orang 

tuanya selama hidupnya dan pada saat pemakaman orang tuanya.12 

b. Anak tepo yaitu seorang anak yang dinyatakan memiliki dua ayah kandung, yang 

memiliki hak atas warisan setelah kedua ayahnya meninggal dunia. 

kedudukannya sama dengan anak yang lain, hanya saja lebih kurang dari 

saudara-saudaranya yang lain. 

c. Anak dianak Bitti’ yaitu anak orang lain yang diangkat oleh seorang bapak yang 

tidak memiliki hubungan darah, tetapi karena ada jasa dari orang tua anak 

tersebut. Anak yang telah diangkat pada saat masih kecil itu, setelah dewasa akan 

diresmikan melalui upacara manrarai sebagai tanda bahwa ia anak yang sah dan 

berhak atas warisan dari ayahnya.  

d. Anak dianak Kapua yaitu anak yang diangkat pada saat ia sudah besar atau 

dewasa dan tidak memiliki hubungan darah. Anak ini juga mempunyai hak atas 

warisan dari ayah dan ibunya yang merupakan harta pencaharian kedua orang 

tuanya, bukan dari Tongkonan. 

e. Anak passarak yaitu anak yang dibesarkan oleh karena pasangan tersebut tidak 

memiliki anak kandung. Pada saat ayah atau ibu yang membesarkannya 

meninggal dunia, ia juga mantunu.  

f. Anak matutu  yaitu anak yang berasal dari keturunan hamba, karena 

kesetiaannya kepada tuannya sehingga tuannya yang tak lain adalah ayah dan ibu 

angkatnya mengangkatnya menjadi anak. Anak hanya mendapat tanda 

pembagian bukan warisan atau harta asal dari Tongkonan, tetapi hanya 

pencaharian dari orang tua yang mengangkatnya.13 

Betapa pentingnya pengorbanan(mantunu) pada saat pemakaman seorang 

pemberi warisan, sangat menentukan ahli waris yang akan menerima warisan, sebab 

kepercayaan dan adat istiadat Toraja memberi penjelasan bahwa : 

a. Berdasarkan kepercayaan Aluk Todolo(agama leluhur manusia Toraja), setiap 

hewan atau pengorbanan materi memiliki roh seperti manusia yang 

mempersiapkan dunia akhirat 

 
12 Ibid., 104. 
13 Tangdilintin. L.T, Toraja dan Kebudayaannya, 234 & 242. 



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan 
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala 

 

 

 
 

Copyright© 2023; Author(s) | 9  

 

b. Digunakan menjadi dasar bagi seorang ahli waris untuk membagikan hartanya 

kepada semua keturunan atau ahli warisnya. 

c. Sebagai jaminan harkat atau martabat semua keturunannya karena telah 

membuktikan korban sosial bagi masyarakat dari adanya kurban menurut adat.14 

Menurut Kobong “melalui upacara penguburan, pembagian warisan dapat 

ditentukan apabila ada surat wasiat yang dibuat oleh si mati. Anak maupun keluarga 

yang paling banyak pengorbanannya (mantunu) dalam upacara rambu solo’, 

merekalah yang berhak mendapat harta warisan yang lebih banyak”.15 Sebab bila 

seseorang lalai memenuhi kewajibannya kepada orang tua sebagai anak yang lahir 

dalam perkawinan, secara khusus pada saat pemakaman orang tuanya (upacara 

rambu solo’) dan apalagi orang tuanya masih tunduk pada adat, maka dalam 

pembagian harta warisan, tidak akan mendapat warisan seperti pembagian harta 

warisan kepada yang lainnya. Berbeda dengan anak-anak yang lebih setia terhadap 

orang tuanya baik semasa orang tuanya hidup dan dalam upacara rambu solo’nya, jika 

orang tuanya telah meninggal. 

 

Warisan Secara Sosiologis 

Harta waris disebut juga harta tanpa tuan dan mungkin disebabkan oleh 

karena pemilik awal dari harta tersebut telah meninggal dunia maupun pemilik dari 

harta ini pergi dalam waktu yang lama tanpa keterangan kemudian kepulangannya 

tidak dapat ditentukan.16 Ali Afandi berpendapat bahwa “warisan itu ialah seluruh 

harta kekayaan yang ditinggalkan oleh orang yang meninggal dunia berupa semua 

harta kekayaan dari yang meninggal dunia setelah dikurangi dengan seluruh 

utangnya”. Sedangkan menurut Wirjono Prajodikoro, “warisan bersoal tentang 

apakah dan bagaimanakah hak dan kewajiban tentang kekayaan seseorang saat ia 

meninggal dunia akan beralih kepada orang lain yang masih hidup”.  Demikian juga 

dengan J. G. Klassen dan J. E. Eggens berpendapat bahwa “warisan itu adalah 

pengganti posisi orang yang telah meninggal dalam keterhubungannya dengan 

hukum kekayaan”.17 Dapat dikatakan warisan adalah harta kekayaan dari seseorang 

yang telah meninggal dunia dan akan dialihkan terhadap orang lain yang masih hidup 

baik keluarganya maupun bukan. Keidentikan dan keterkaitan warisan dengan 

seseorang yang meninggal dunia, harus dipahami apabila seseorang meninggal dunia 

hubungan hukum tidak menghilang, sebab bila seseorang memiliki keluarga maka 

 
14 Ibid., 225-234. 
15 Th. Kobong, Aluk, Adat dan Kebudayaan Toraja dalam Perjumpaannya dengan Injil,46. 
16 Badriyah Harun, Panduan Praktis Pembagian Warisan (Yogyakarta: Pustaka Yustisia, 2009). 
17 Irma Fatmawati, Hukum Waris Perdata: Menerima dan Menolak Warisan oleh Ahli Waris 

serta Akibatnya (Yogyakarta: IKAPI, 2012), 6. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023) 

 

 

 

 

Copyright© 2023; Author(s) | 10  

akan terjadinya hubungan hukum terkait harta benda yang ditinggalkan, inilah yang 

disebut warisan.18 

Adapun yang terhitung sebagai harta warisan terdiri dari benda-benda 

konkret maupun abstrak seperti pertama, hak-hak (aktiva) yang mencakup 

wewenang atau kekuasaan dari orang yang telah meninggal sehubungan dengan 

harta kekayaan yang ditinggalkan, misalnya hak milik atas tanah, hak untuk menagih 

utang, rumah dan hak lainnya. Kedua, kewajiban-kewajiban (pasiva) yang mencakup 

kewajiban untuk membayar hutang-hutang di pewaris dan mengembalikan barang-

barang yang dipinjam si pewaris  di masa hidupnya dan kewajiban lainnya. Yang tidak 

termasuk harta warisan tersebut meliputi hal-hal yang berupa kewajiban-kewajiban 

dan hak-hak, yang sangat melekat kepada pribadi seseorang yang meninggal tersebut. 

Misalnya hak yang lahir dari perhubungan, kerja hak asuransi untuk diri sendiri dan 

hak-hak lainnya.19 

Warisan adalah mendapat peninggalan orang yang telah meninggal, 

sedangkan mewarisi artinya mendapat pusaka, tidak ada yang berhak mendapat 

harta benda orang itu selain dari anak cucunya atau menerima sesuatu yang 

ditinggalkan. Mewariskan artinya memberi pusaka atau peninggalan kepada yang 

ditinggalkan.20 Harta tersebut diserahkan terhadap ahli waris atau keluarga, saat 

seseorang telah meninggal dunia. Keterhubungan ahli waris berdasarkan pada 

hubungan pernikahan, persaudaraan persaudaraan dan kerabat.  

 

Pemahaman Masyarakat tentang Mantunu 

Penulis memperoleh pemahaman tentang mantunu dari tokoh-tokoh adat, 

kepala Lembang, Majelis Gereja dan masyarakat. Keempat partisipan ini menjadi 

tolak ukur dalam melihat bagaimana pemahaman mantunu yang dikaitkan dengan 

pembagian warisan dalam kehidupan masyarakat di Lembang Lilikira’. 

a. Pemahaman Tokoh Adat  

Mantunu dalam masyarakat Toraja pada saat ini masih sangat kental dan tidak 

bisa untuk dihilangkan sebab banyak hal yang mendorong masyarakat untuk 

melakukannya. Salah satu unsur yang mendorong masyarakat melakukannya 

ialah faktor pembagian kasta dalam masyarakat, kemudian ada beberapa 

pemahaman atau anggapan tentang mantunu sebagai sebagai bekal untuk 

menuju Puya.21 

b. Pemahaman Kepala Lembang Lili’kira  

Partisipan kedua mengatakan bahwa sebagai pemerintah seharusnya mantunu 

 
18 Veryta Swislyn & Udin Narsudin, Ke Mana Hartaku Akan Berlabuh (Jakarta: IKAPI, 2021), 2. 
19 Fatmawati, Hukum Waris Perdata: Menerima dan Menolak Warisan oleh Ahli Waris serta 

Akibatnya, 6. 
20 Tammu. J dan Van Der Veen, Kamus Bahasa Toradja Indonesia, 605. 
21 Petrus Pata’dungan, wawancara oleh penulis, 13 Oktober 2021. 



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan 
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala 

 

 

 
 

Copyright© 2023; Author(s) | 11  

 

tidak sekedar disembelih atau dikorbankan namun pada akhirnya banyak yang 

terbuang (boros) atau bahkan hanya sekedar untuk mengangkat derajat dan 

seolah-olah dipamerkan ke orang lain bahwa mereka orang kaya. Olehnya itu, 

seharusnya mantunu juga bisa dipergunakan dengan baik agar memiliki dampak 

yang baik contohnya dapat dipergunakan untuk pembangunan dalam Lembang 

atau Desa.22 

c. Pemahaman Majelis Gereja  

Partisipan ketiga selaku Majelis Gereja memiliki pendapat bahwa 

pemahaman masyarakat terhadap mantunu sebagai bekal bagi orang tua yang 

telah meninggal menuju Puya (konallo ilalan: bekal) merupakan pemahaman 

yang dari dulu telah dipercaya. Namun, di masa kini orang mantunu sebagai 

tanda cinta kasih, terima kasih dan rasa hormat mereka kepada orang tua mereka 

yang tidak bisa mereka balas semasa mereka hidup.23  

Partisipan keempat justru memiliki pandangan bahwa mantunu adalah 

suatu hal yang baik adanya. Sebab dalam pemahaman aluk todolo tentang 

mantunu ialah suatu hal yg sungguh luar biasa karena melalui tunuan (korban 

hewan) mendiang  akan tiba di dunia asal.  Misalnya kerbau yg dipotong menjadi 

alat transportasi mendiang menuju dunia asal. Jika demikian tentunya 

keselamatan itu hanya untuk orang kaya.24 

Dalam budaya mantunu(mengorbankan hewan) ini memang tidak hanya 

dilakukan semata-mata mantunu , namun ada melaksanakannya karena tuntutan 

sosial dan anggapan bahwa hewan yang disembelih pada saat upacara rambu 

solo’ menjadi makanan yang disajikan kepada para tamu yang datang.25 Mantunu 

dalam pemahaman iman Kristen sebagai tanda ungkapan syukur kepada orang 

tua yang telah merawat  dan memelihara sehingga anak-anaknya boleh bekerja 

(sukses). Hal itu sebagai bentuk terima kasih dan penghargaan kepada orang tua 

yang telah meninggal. Bila mantunu dipahami sebagai tanda ungkapan syukur 

tentu tidak bertentangan dengan iman Kristen, jadi tetap layak untuk dilakukan.26 

d. Pemahaman Masyarakat Lilikira’  

Pendapat partisipan yang kelima, mantunu dalam masyarakat Lembang 

Lili’kira pada saat ini masih sangat kental, rutin dan hal tersebut tidak dapat 

dihilangkan atau dipisahkan secara khusus dalam masyarakat Toraja. Sebab 

praktik seperti ini sudah dilaksanakan dari dulu dan merupakan hal yang telah 

 
22 Markus Duma, wawancara oleh penulis, 29 Oktober 2021. 
23 Dkn. Marlina Barung, wawancara oleh penulis, 18 Oktober 2021. 
24 Pd. Irfan Pangarungan , wawancara oleh penulis,30 Oktober 2021. 
25  Dkn. Marlina Barung, wawancara oleh penulis, 18 Oktober 2021. 
26 Pdt. Irfan Pangarungan, wawancara oleh penulis, 30 Oktober 2021. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023) 

 

 

 

 

Copyright© 2023; Author(s) | 12  

menjadi turun temurun.27 Hal yang sama juga dikemukakan oleh partisipan 

ketiga tadi bahwa mantunu memang tidak dapat dihilangkan sebab hal itu 

merupakan salah satu adat dan budaya dalam masyarakat Toraja. Praktik 

mantunu dulunya dipercaya oleh masyarakat bahwa itu menjadi bekal (kinallo 

lalan) bagi orang yang meninggal untuk sampai ke Puya (dunia roh orang mati). 

Selain kepercayaan seperti itu mantunu juga menjadi salah satu tolak ukur bahwa 

orang tersebut mampu mengadakan upacara di daerah tersebut dengan kata lain 

untuk mengangkat derajat keluarga. Kemudian setelah masuknya Injil di Toraja, 

mantunu ini sudah dianggap sebagai tanda terima kasih atau tanda hormat 

seorang anak kepada orang tua atau keluarga yang meninggal.28 

Data yang diperoleh dari kelima partisipan dalam Lembang Lilikira’ 

memberikan gambaran bahwa pertama, mantunu dalam upacara rambu solo’ 

mengalami perubahan makna seiring dengan masuknya Injil dan berkembangnya 

Kekristenan di Toraja. Kedua, mantunu sebagai sarana untuk memperlihatkan 

eksistensi sebuah keluarga dan menaikkan derajat keluarga dalam sebuah komunitas 

masyarakat. Ketiga, mantunu sebagai simbol ungkapan syukur, terima kasih dan 

penghargaan kepada orang yang telah meninggal. 

 

Hubungan Mantunu dalam Pembagian Warisan 

Faktor pembagian kasta dalam masyarakat diikuti oleh beberapa pemahaman 

seperti: ada beberapa orang yang menganggap bahwa itu sebagai sebagai bekal untuk 

menuju Puya, kemudian hewan yang disembelih ini pada saat upacara pemakaman 

juga dihidangkan atau disajikan kepada para tamu yang hadir dan menjadi tolak ukur 

dalam memperoleh warisan.  Demikian hal ini masih dilakukan sampai sekarang, 

terutama mengenai banyaknya korban mempengaruhi banyaknya warisan yang 

diterima. Pembagian warisan ini dilakukan pada saat malam hari setelah pemakaman 

dan selesai ibadah penghiburan. Hal ini biasa disebut oleh masyarakat ma’talla’ yang 

disaksikan oleh tokoh-tokoh yang dituakan dalam masyarakat (ambe’ saroan) serta 

keluarga yang melaksanakan upacara pemakaman tersebut. Ma’talla’ ini dilakukan 

dengan cara bambu yang dipotong-potong kecil kemudian digunakan untuk 

menghitung banyaknya babi dan kerbau yang dipotong pada saat upacara 

pemakaman. Setelah menghitung semua hewan yang dipotong selama upacara 

tersebut berlangsung, maka dihitunglah siapa yang paling banyak memberikan 

korban dan berhak mendapat warisan.  

Adapun warisan yang telah diberikan orang tuanya semasa hidupnya tidak 

diperhitungkan. Hal itu tidak dapat diganggu gugat oleh saudaranya yang lain sebab 

itu sudah menjadi wasiat yang telah diberikan orang tuanya. Wasiat ini tidak akan 

 
27 Petrus Massau, wawancara oleh penulis, 10 Oktober 2021. 
28  Yulius Lapa, wawancara oleh penulis, 14 Oktober 2021. 



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan 
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala 

 

 

 
 

Copyright© 2023; Author(s) | 13  

 

diperhitungkan pada saat ma’talla’, sebab warisan yang dibagi pada saat ma’talla 

adalah harta benda yang masih menjadi milik pribadi orang tuanya.  Mengenai anak 

angkat (anak pa’bagi) itu pada dasarnya anak angkat tersebut sudah setara dengan 

anak kandung tetapi biasanya dalam praktik manutunu biasanya orang 

memperhitungkan apakah anak angkat tersebut berani memberikan banyak korban 

kepada orang tuanya. Jika anak angkat tersebut memberikan banyak tunuan (korban 

hewan) atau bahkan mampu melebihi korban yang diberikan saudaranya yang lain, 

maka ia juga berhak menerima warisan lebih dari anak kandung.  

Tentunya, alasan dibalik mantunu untuk memperoleh harta warisan 

tergantung seberapa banyak tunuan (korban hewan) yang dipersembahkan bagi 

orang yang telah meninggal. Mantunu biasanya dilakukan oleh keluarga terdekat 

seperti anak, saudara dan cucu. Kemudian setelah upacara pemakaman maka 

keluarga memperhitungkan banyaknya korban yang diberikan, maka banyak juga 

ba’gi (warisan) yang diterima oleh orang tersebut. Di beberapa tempat ini memang 

suatu hal yang nyata bahwa siapa yang mengorbankan banyak hewan, ia mempunyai 

hak untuk mengambil banyak warisan. 

Pada dasarnya memang tidak semua orang memiliki tujuan seperti ini, namun 

masih ada saja orang yang melakukan hal tersebut. Mereka yang merasa diri bahwa 

tidak mampu mantunu dan tidak memberikan apa-apa pada upacara rambu solo’, 

maka mereka akan mendapat sedikit saja dari peninggalan orang tua mereka. Perihal 

ini telah melalui pembicaraan dan musyawarah oleh keluarga atau dengan tokoh-

tokoh adat serta melihat pertimbangan dari anak-anak mereka ketika upacara 

pemakaman orang tua berlangsung.  

Beberapa orang berpendapat bahwa tidak salah jika melakukan cara tersebut sebab 

seperti itulah jika seorang anak yang mampu berkorban banyak bagi orang tuanya 

pada saat upacara pemakaman, maka ia juga pantas mendapatkan seberapa 

banyaknya warisan. Namun, jika dibandingkan dengan zaman sekarang sepertinya 

hal tersebut sudah tidak relevan. Sebab, cara-cara seperti itu justru akan 

menimbulkan pertikaian, pertengkaran, dan hilangnya keharmonisan di dalam 

rumpun keluarga. Sebab mereka yang mampu, sering merasa semakin memegahkan 

diri (sombong) dan yang tidak mampu, sering merasa tidak pantas untuk bergabung 

dengan keluarga mereka yang mampu (minder/rendah diri). Namun hal ini tidak 

baik, sebab dapat memicu munculnya pertengkaran dan lebih fatalnya lagi dengan 

hadirnya sikap dan perilaku d memandang rendah satu dengan yang lain, tidak ada 

penghargaan dalam keluarga, orang mengutamakan kesenangan pribadi, orang lebih 

mengutamakan ego.  

Di pihak lain, ini juga bisa menjadi semangat untuk bisa menghasilkan hewan 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023) 

 

 

 

 

Copyright© 2023; Author(s) | 14  

untuk dikorbankan. Mantunu bukan sekadar mantunu, sebab praktik seperti ini 

dilakukan oleh masyarakat dengan banyak pertimbangan. Beberapa diantaranya 

karena ingin mengangkat derajat keluarga karena faktor strata sosial, sebagai tanda 

penghormatan kepada orang tua yang telah meninggal, serta adanya pembagian 

warisan yang diukur dari seberapa banyak yang dikorbankan kepada orang tuanya 

maka demikianlah juga warisan yang akan didapatkan.  

Pembagian warisan itu didasarkan pada apa yang telah dikorbankan 

(pantunuan) dan cara seperti ini sudah berlaku dari dulu. Dengan demikian di masa 

sekarang masih ada beberapa orang yang melakukan cara seperti ini, dimana mereka 

memperhitungkan apa yang mereka berikan dan berharap pada imbalan atau 

warisan yang diberikan. Mereka yang mampu mantunu banyak, dapat menerima 

warisan sesuai dengan banyaknya pemberian selama dilaksanakannya upacara 

pemakaman orang tua mereka. Warisan yang diterima itu tidak rata atau biasa 

disebut dengan istilah ma’lokkon penduan pentallu (dua kali lipat atau tiga kali lipat). 

Dengan memberikan warisan sesuai dengan banyaknya yang dikorbankan itu 

dilakukan karena mereka yang telah berkorban banyak sudah seharusnya mendapat 

imbalannya. Begitu pun dengan anak angkat (anak pa’bagi) masih sama-sama 

diberikan juga warisan sesuai dengan apa yang dikorbankan. Ketika anak angkat 

memberikan korban pada saat upacara pemakaman orang yang meninggal tersebut 

maka ia juga akan diberikan warisan sesuai dengan korban yang diberikan. Ada 

keluarga yang biasa membagikan warisan orang tuanya secara rata tanpa melihat 

banyaknya hewan yang dikorbankan tetapi dengan melihat hubungan keluarga 

mereka, namun masih ada yang membagikan warisan dengan memperhitungkan 

banyaknya pantunuan(hewan korban). 

 

4. Kesimpulan 

Penulis menyimpulkan bahwa warisan merupakan sebuah peninggalan atau 

pengalihan harta benda kepada anggota keluarga yang terdekat dan diwariskan 

ketika orang tersebut telah meninggal. Warisan ini sering menimbulkan pertikaian 

dan perpecahan dalam keluarga, karena diperebutkan oleh sesama anggota keluarga. 

Syarat untuk mendapatkan warisan berdasarkan banyaknya hewan yang 

dikorbankan (mantunu) oleh keluarga atau anak dari orang yang telah meninggal, 

pada saat upacara pemakaman berlangsung. Mantunu dilakukan sebagai simbol 

penghormatan terakhir bagi orang yang dicintai, yang telah meninggal. Sehingga 

sering muncul perselisihan antar keluarga pada saat akan melaksanakan upacara ini. 

Sebab ada yang ingin melaksanakannya sesuai dengan kemampuannya, tetapi ada 

juga keluarga ingin memaksakan supaya upacara pemakaman tersebut dilakukan 

dengan semarak. Ini didasari motif ingin memperlihatkan status sosial dan warisan 

(mana’) yang akan diterima setelah upacara Rambu Solo’ selesai.  



Cindy Fatika Sari, Wandrio Salewa: Pembacaan Sosiologis-Praktis Tentang Makna Mantunu dan 
Keterkaitannya dengan Pembagian Warisan di Lembang Lilikira’, Kecamatan Nanggala 

 

 

 
 

Copyright© 2023; Author(s) | 15  

 

Hal seperti memang tidak baik, sebab mereka yang tidak mampu, tak mungkin 

memaksakan diri untuk melakukan upacara Rambu Solo’ dengan semarak. 

Sedangkan, dikemudian hari mereka akan menderita, sebab memaksakan diri dan 

mengeluarkan banyak materi dan tenaga untuk melaksanakan upacara tersebut. 

Memang terasa tidak adil jika seorang anak atau anggota keluarga diberikan warisan 

yang lebih dari anggota keluarga lainnya, karena lebih banyak melakukan 

pengorbanan yaitu mantunu. Namun, inilah kenyataan yang masih banyak terjadi di 

dalam masyarakat Toraja yang telah menganut agama Kristen.  

 

 

Daftar Pustaka 

Fatmawati, Irma. Hukum Waris Perdata: Menerima dan Menolak Warisan oleh Ahli 

Waris serta Akibatnya. Yogyakarta: IKAPI, 2012. 

Harun, Badriyah. Panduan Praktis Pembagian Warisan. Yogyakarta: Pustaka Yustisia, 

2009. 

Moleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2012. 

Panggarra, Robi. Upacara Rambu Solo’ di Tana Toraja: Memahami Bentuk Kerukunan 

di Tengah Situasi Konflik. IKAPI, 2015. 

Poespasari, Ellyne Dwi. Hukum Adat Suku Toraja. surabaya: IKAPI, 2019. 

Salewa, Wandrio, Mariance. “Budaya Longko’ Sebagai Etika Sosial Dalam Perspektif 

Iris Murdoch.” Melo: Studi Agama-Agama 2. No. 1 (2022): 25–35. 

Siti Nur Aidah. Kitab Traveling & Wisata Indonesia Tana Toraja, Jilid 3,. Yogyakarta: 

KBM Indonesia, 2020. 

Tammu. J dan Van Der Veen, Hendrik. Kamus Bahasa Toradja Indonesia. Rantepao: 

Yayasan Perguruan Tinggi Kristen Toraja, 1972. 

Tangdilintin. L.T. Toraja dan Kebudayaannya. IV. Tana Toraja: Yayasan Lepongan 

Bulan, 1981. 

Th. Kobong. Aluk, Adat dan Kebudayaan Toraja dalam Perjumpaannya dengan Injil,. 

Jakarta: PUSBANG-Badan Pekerja Sinode Gereja Toraja, 1992. 

———. Iman dan Kebudayaan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004. 

Veryta Swislyn & Udin Narsudin. Ke Mana Hartaku Akan Berlabuh. Jakarta: IKAPI, 

2021. 

 

Informan: 

Dkn. Marlina Barung, wawancara oleh penulis, 18 Oktober 2021. 

Markus Duma, wawancara oleh penulis,  29 Oktober 2021. 

Pdt. Irfan Pangarungan, wawancara oleh penulis,  30 Oktober 2021. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 4, No 1 (Juni 2023) 

 

 

 

 

Copyright© 2023; Author(s) | 16  

Petrus Massau, wawancara oleh penulis, 10 Oktober 2021. 

Petrus Pata’dungan, wawancara oleh penulis ,13 Oktober 2021. 

Yulius Lapa, wawancara oleh penulis, 14 Oktober 2021. 

 


