
 
 

 

 

   

Copyright© 2025; Authors, | 23  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 

4.0 International (CC BY-SA 4.0) 

SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 

ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online) DOI: 10.34307/sophia.v6i1.318 
Volume 6, No 1, Juni 2025; (23-37)  Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id   

 
 

 

Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian: Integrasi Kearifan 

Lokal Paramak So Balunon dan Hospitalitas dalam Tradisi Gereja 

 
Julius Stefanus Sibagariang 
Sekolah Tinggi Teologi Cipanas, Cianjur, Indonesia 
juliusstefanus4@gmail.com 

 

 
 Abstract: Peace faces enormous challenges, with conflict and injustice exacerbating 
relations between individuals and groups. In this context, ecclesiological identity plays 
an important role in shaping the church as an agent of peace. This research explores 
the potential of local wisdom, particularly the concept of Paramak so balunon from 
Batak culture, which teaches deliberation, peaceful resolution, and restoration of 
relationships in the face of conflict. This concept aligns with the principle of hospitality 
in the early church tradition, which emphasizes the importance of creating spaces of 
peace, respecting differences, and restoring damaged relationships. This research aims 
to design an ecclesiology of peace identity that integrates Paramak so balunon and 
hospitality to strengthen the church's role as an agent of peace sensitive to the local 
context. The results of this research provide a practical contribution to building social 
harmony, encouraging dialogue, and strengthening the church's role in peace efforts, 
both on a local and global scale. The research method used is qualitative with a 
literature approach.  
 
Keywords: peace, ecclesiological identity, paramak so balunon, hospitality, local wisdom 

  
Abstrak: Perdamaian terus menghadapi tantangan besar, dengan konflik dan 
ketidakadilan yang memperburuk hubungan antarindividu dan antarkelompok. 
Dalam konteks ini, identitas eklesiologi memiliki peranan penting dalam membentuk 
gereja sebagai agen perdamaian. Penelitian ini menggali potensi kearifan lokal, 
khususnya konsep Paramak so balunon dari budaya Batak, yang mengajarkan 
musyawarah, penyelesaian damai, dan pemulihan hubungan dalam menghadapi 
konflik. Konsep ini memiliki keselarasan dengan prinsip hospitalitas dalam tradisi 
gereja mula-mula, yang menekankan pentingnya menciptakan ruang perdamaian, 
menghormati perbedaan, dan merestorasi hubungan yang rusak. Penelitian ini 
bertujuan merancang identitas eklesiologi perdamaian yang 
mengintegrasikan Paramak so balunon dan hospitalitas untuk memperkuat peran 
gereja sebagai agen perdamaian yang sensitif terhadap konteks lokal. Hasil penelitian 
ini memberikan kontribusi praktis dalam membangun harmoni sosial, mendorong 
dialog, serta memperkuat peran gereja dalam upaya perdamaian, baik dalam skala 
lokal maupun global. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan 
pendekatan kepustakaan. 
 
Kata Kunci: identitas eklesiologi, hospitalitas, kearifan lokal, paramak so balunon, 
perdamaian 

 

 

 

 
Article History 

 
Received 

04 Februari 2025 

 
Revised 

25 April 2025 

 
Accepted 

02 Mei 2025 

mailto:juliusstefanus4@gmail.com


SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025) 

 

 

 

 

Copyright© 2025: Authors | 24  

1. Pendahuluan  

 Dunia terus menghadapi tantangan besar dalam membangun perdamaian. 

Perdamaian bukan hanya sekadar penghindaran dari kekerasan atau perselisihan, tetapi 

juga melibatkan rekonsiliasi dan pemulihan hubungan yang rusak.1 Dalam konteks ini, 

identitas eklesiologi memainkan peranan yang sangat krusial dalam menentukan masa 

depan suatu gereja.2 Identitas eklesiologi, yang mengarahkan bagaimana gereja berfungsi 

dan berinteraksi dengan dunia luar, tidak hanya membentuk kehidupan spiritual umat, 

tetapi juga membentuk karakter sosial dan kultural yang menyatu dengan nilai-nilai 

perdamaian.3 

Di dalam konteks ini, penting untuk menggali potensi kearifan lokal sebagai 

sumber pengayaan dalam membentuk identitas eklesiologi yang berbasis pada 

perdamaian. Salah satu nilai budaya yang dapat dipertimbangkan adalah Paramak so 

balunon, sebuah konsep yang berakar dalam tradisi masyarakat Batak.4 Paramak so 

balunon mengajarkan prinsip musyawarah, pemulihan hubungan dalam konflik, dan 

perdamaian. Di tengah masyarakat Batak, Paramak so balunon menjadi fondasi yang 

mengarahkan umat untuk selalu mencari solusi damai melalui dialog dan rekonsiliasi, 

terlepas dari perbedaan yang ada. 

Menariknya, prinsip ini sejalan dengan tradisi hospitalitas (keramahtamahan) 

yang telah lama menjadi bagian integral dari ajaran gereja mula-mula. Dalam tradisi 

gereja awal, keramahtamahan bukan hanya tentang menyambut tamu atau memberi 

tempat kepada orang asing. Lebih dari itu, hospitalitas menciptakan ruang bagi 

kedamaian, hubungan yang saling menghormati, dan penerimaan terhadap yang berbeda. 

Paulus dalam suratnya mengajarkan untuk mengedepankan keramahtamahan sebagai 

salah satu cara untuk membangun komunitas yang inklusif dan damai.5 Hal ini selaras 

dengan nilai-nilai perdamaian yang diajarkan oleh gereja mula-mula, yang senantiasa 

berusaha untuk mengatasi perpecahan dengan cara-cara yang penuh kasih. 

Dalam konteks gereja, keramahtamahan lebih dari sekadar sikap pribadi; ini 

merupakan bagian integral dari misi gereja untuk membuka ruang perdamaian. Baik 

dalam konteks gereja maupun dalam kearifan lokal seperti Paramak so balunon, 

keramahtamahan berfungsi sebagai jembatan untuk mempertemukan yang terpisah, 

 
1 Marlin E Miller, The Church’s Peace Witness (Grand Rapids, Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing 

Co, 1994), 5. 
2 Alejandro Posada-Téllez, “Making Peace with God: What Place for Religion in United Nations 

Mediation?,” International Peacekeeping 31, no. 4 (August 7, 2024): 443. 
3 Joshua Cockayne, Explorations in Analytic Ecclesiology: That They May Be One (Oxford: Oxford 

University Press, 2023), 5-10; Kimlyn J Bender and D Stephen Long, T&T Clark Handbook of Ecclesiology 
(London: T&T Clark, 2020), 2; Margie I. Ririhena-de Wanna, Merajut Identitas Eklesiologi Di Seputar Konflik 
Lombok (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016), 5. 

4 Andar M Lumbantobing, Makna Wibawa Jabatan Dalam Gereja Batak (The Meaning of Authority in 
the Batak Church) (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1996), 106. 

5 Ed Mackenzie, “Transforming Hospitality in the Theology of Paul: Lessons for Today’s Church,” 
Christian Education Journal: Research on Educational Ministry 20, no. 1 (April 18, 2023): 104–116, 106. 



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian 
 

 

 
 

Copyright© 2025; Authors | 25  

 

membangun dialog, dan menciptakan harmoni di tengah perbedaan. Berdasarkan latar 

belakang tersebut, penelitian ini bertujuan merakit identitas eklesiologi perdamaian 

dengan mengintegrasikan prinsip Paramak so balunon dari budaya Batak dan ajaran 

hospitalitas dalam tradisi gereja mula-mula. Diharapkan, gereja dapat lebih sensitif 

terhadap konteks lokal dan budaya di mana ia berada, bukan hanya berbicara dalam 

ranah teologis yang abstrak, tetapi juga memberikan solusi praktis yang kontekstual bagi 

masyarakat. Lebih dari itu, gereja dapat memperkuat perannya sebagai agen perdamaian 

yang mengedepankan prinsip musyawarah, keramahtamahan, dan rekonsiliasi, yang 

merupakan inti ajaran Kristus. 

Melalui penelitian ini, penulis menggali peran Paramak so balunon dan prinsip 

hospitalitas sebagai pilar dalam merancang identitas eklesiologi perdamaian. Penelitian 

ini tidak hanya relevan dalam konteks Batak, tetapi juga memberikan kontribusi bagi 

upaya perdamaian yang lebih luas. Kajian yang menggabungkan konsep hospitalitas 

dengan budaya lokal—seperti Paramak so balunon—masih jarang dilakukan, padahal 

hospitalitas merupakan bagian integral dari tradisi budaya, termasuk dalam kehidupan 

masyarakat Batak. Menariknya, belum ada penelitian yang secara mendalam mengaitkan 

kearifan lokal Paramak so balunon dengan hospitalitas dalam membentuk identitas 

eklesiologi perdamaian.6 Beberapa penelitian sebelumnya memang menyentuh tema ini, 

seperti yang dilakukan oleh Sariasi Situmorang yang mengaitkan Paramak so balunon 

dengan kisah Maria dan Marta dalam Lukas 10:38-42.7 Sedangkan Pangaribuan 

menyoroti Paramak so balunon sebagai simbol sambutan hangat dalam budaya Batak. 

Namun, belum ada kajian yang mengulasnya secara komprehensif.8 

 Masih terdapat celah yang signifikan dalam perumusan identitas eklesiologis yang 

secara eksplisit dan kontekstual mengintegrasikan kearifan lokal sebagai dasar bagi 

gerakan perdamaian gereja. Banyak gereja masih terjebak dalam pola eklesiologi yang 

eksklusif dan abstrak, sehingga kerap gagal menjawab tantangan sosial dan budaya di 

sekitarnya. Padahal, nilai-nilai lokal seperti Paramak so balunon serta prinsip hospitalitas 

dalam tradisi gereja mula-mula menawarkan sumber daya teologis dan kultural yang 

kaya untuk membentuk perdamaian yang lebih relevan, kontekstual, dan transformatif. 

 Penelitian ini bertujuan untuk menunjukkan bahwa dengan mengintegrasikan 

nilai Paramak so balunon dan prinsip hospitalitas dalam tradisi gereja mula-mula, gereja 

dapat merancang identitas eklesiologi yang berbasis pada perdamaian yang kontekstual. 

 
6 Lumbantobing, 122. 
7 Sariasi Situmorang, “Konsep Paramak So Balunon Dalam Budaya Batak Toba: Sebuah Upaya Tafsir 

Seeing Through Terhadap Kisah Maria Dan Marta (Lukas 10: 38-42),” Jurnal Diakonia 1, no. 2 (2024): 75–
94. 

8 Tagor Pangaribuan, Hata Do Parsimboraan (Medan: Universitas Sumatera Utara, 2018), 55. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025) 

 

 

 

 

Copyright© 2025: Authors | 26  

Dengan demikian, gereja dapat memperkuat perannya sebagai agen perdamaian, baik 

dalam komunitas Batak maupun dalam masyarakat multikultural yang lebih luas. 

 

2. Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan kajian 

kepustakaan dengan membaca literatur-literatur untuk menggali identitas eklesiologi 

perdamaian yang mengintegrasikan prinsip Paramak so balunon dari budaya Batak 

dengan ajaran hospitalitas dalam gereja mula-mula.9 Fokus utama penelitian adalah 

menganalisis literatur mengenai eklesiologi perdamaian, hospitalitas gereja awal, dan 

prinsip perdamaian dalam Paramak so balunon, serta mengeksplorasi teks-teks Alkitab 

terkait perdamaian. Melalui sintesis nilai-nilai ini, penelitian bertujuan membentuk 
eklesiologi perdamaian yang inklusif dan relevan dengan konteks sosial budaya lokal, 

sekaligus memberikan perspektif baru untuk gereja sebagai agen perdamaian yang 

praktis dan kontekstual. Namun demikian, pendekatan ini memiliki keterbatasan karena 

belum melibatkan observasi langsung atau wawancara dengan komunitas gereja yang 

telah mengadopsi atau mencerminkan nilai-nilai Paramak so balunon dan hospitalitas. 

Oleh sebab itu, penelitian lanjutan sangat disarankan untuk menggunakan metode 

kualitatif lapangan seperti wawancara mendalam atau studi kasus guna memperkaya 

pemahaman praktis dan memperkuat validitas konteks implementasi. 

 
3. Hasil dan Pembahasan 

Dasar Biblika Hospitalitas 

Perjanjian Lama 

 Dalam konteks eklesiologi perdamaian, konsep hospitalitas memainkan peran 

penting sebagai cerminan dari nilai kasih dan saling menghormati, yang mengarah pada 

terciptanya kedamaian dalam komunitas umat. Dalam tradisi Perjanjian Lama, 

hospitalitas bukan hanya sekadar tindakan sosial, tetapi juga mencerminkan hubungan 

yang mendalam antara manusia, sesamanya, dan Allah. Dalam bahasa Ibrani, istilah 

hospitalitas dikenal sebagai Hakhnasat Orkhim, yang berarti membawa tamu masuk dan 

menjamu mereka dengan penuh hormat.10 

Praktik hospitalitas dalam tradisi Yahudi mengajarkan pentingnya 

memperlakukan setiap individu, baik itu sesama maupun orang asing, dengan martabat 

dan rasa hormat. Salah satu contoh yang paling mencolok adalah kisah Abraham dalam 

Kejadian 18:2–8, di mana ia dengan tulus menyambut tiga orang asing tanpa mengetahui 

identitas ilahi mereka. Tindakan Abraham menggambarkan lebih dari sekadar kebiasaan 

sosial, tetapi juga ungkapan kasih yang mendalam dan ketulusan dalam menerima 

sesama. Hospitalitas menjadi saluran yang menyatukan hati, membangun relasi yang 

 
9 Martyn Hammersley, What Is Qualitative Research? (London: Bloomsbury Publishing, 2013), 14. 

Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research Methods) (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 
2008), 9. 

10 Michele Hershberger, A Christian View of Hospitality: Expecting Surprises (New York: Herald Pr, 
1999), 35. 



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian 
 

 

 
 

Copyright© 2025; Authors | 27  

 

tulus, dan menciptakan harmoni dalam ikatan antarmanusia Dalam narasi ini, hospitalitas 

menjadi saluran untuk menyatukan hati, membangun relasi, dan menciptakan harmoni 

dalam ikatan antarmanusia. 

Dalam hukum-hukum Perjanjian Lama, ada penekanan untuk menyambut dan 

menghormati orang asing serta yang terpinggirkan. Dalam Ulangan 10:17-20, umat Israel 

diingatkan untuk memperlakukan orang asing dengan kasih, mengingat mereka pernah 

menjadi orang asing di Mesir. Perlakuan ini mencerminkan sikap adil dan kasih Allah yang 

mengajak umat-Nya untuk membangun komunitas yang ramah dan penuh kedamaian.11 

Nilai-nilai hospitalitas dalam Perjanjian Lama dapat diintegrasikan dengan kearifan lokal 

seperti Paramak so balunon, yang menekankan saling memberi dan berbagi. Prinsip ini 

sejalan dengan ajaran Alkitab yang menekankan hubungan kasih antarsesama, tanpa 

memandang status sosial. Dalam eklesiologi perdamaian, gereja diundang untuk 

mewujudkan prinsip hospitalitas ini dengan menyambut setiap orang, menjadikan gereja 

sebagai tempat yang menyatukan hati, mengatasi perbedaan, dan membangun 

perdamaian sejati. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai ini, kita memperkokoh identitas 

eklesiologi perdamaian yang berakar pada kearifan lokal dan ajaran kasih Perjanjian 

Lama. 

 

Perjanjian Baru 

 Dalam Perjanjian Baru, konsep hospitalitas diungkapkan melalui istilah 

Yunani philoxenia, yang berarti “kebaikan kepada orang asing.”12 Istilah ini tidak hanya 

mencerminkan keramahan, tetapi juga menggambarkan hubungan kasih yang mendalam 

antara manusia. Philoxenia adalah lawan dari xenophobia, yaitu ketakutan terhadap orang 

asing, dan terdiri dari dua kata: philos (sahabat, kekasih, yang dikasihi) dan xenia (tamu 

atau orang asing).13 Dengan demikian, philoxenia berarti sikap bersahabat terhadap orang 

asing atau menyambut mereka sebagai sahabat. Hospitalitas sejati, menurut konsep ini, 

adalah bentuk kasih yang menghubungkan kita dengan sesama. 

 Dalam kehidupan gereja awal, keramahan sangat dihargai. Para rasul dan penulis 

seperti Paulus mendorong umat Kristen untuk membuka pintu rumah mereka dengan 

sukacita kepada orang lain.14 Praktik ini mencerminkan nilai-nilai Mediterania yang 

menekankan interaksi sosial dan saling memberi. Makanan dan tempat tinggal menjadi 

 
11 Anne Katrine de Hemm Gudme, Hospitality in the Hebrew Bible (London: Bloomsbury Academic, 

2022). 
12 Barclay M Newman Jr, Kamus Yunani-Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), 70. 
13 Setblon Tembang, “Mewujudkan Moderasi Beragama Di Tengah Masyarakat Multikultural 

Berdasarkan Hospitalitas Kristen Dalam Yohanes 4:1-30,” Melo: Jurnal Studi Agama-agama 3, no. 2 (2023): 
107–127. 

14 Syani B. Rante Salu et al., “Early Church Hospitality-Based Pentecostal Mission in the Religious 
Moderation Frame of Indonesia,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 3 (March 20, 2023), 2. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025) 

 

 

 

 

Copyright© 2025: Authors | 28  

simbol pentingnya kebersamaan dalam komunitas Kristen, di mana tuan rumah dan tamu 

saling berbagi.15  

 Motivasi di balik keramah-tamahan dalam konteks Kristen memiliki kesamaan 

dengan tradisi Greco-Romawi. Ladislaus Bolchazy menyebutkan theoxenic hospitality, di 

mana tuan rumah meyakini bahwa dewa atau wakil-Nya sering muncul dalam bentuk 

orang asing, yang juga tercermin dalam Ibrani 13:2 yang mengingatkan untuk tidak 

mengabaikan orang asing, karena bisa jadi tanpa sadar menjamu malaikat. Selain itu, 

Bolchazy membedakan dua jenis keramah-tamahan lainnya: ius hospitii (hak tamu) dan 

keramah-tamahan kontraktual.16 Dalam ius hospitii, tuan rumah berbuat baik dengan 

harapan menyenangkan para dewa, sedangkan dalam keramah-tamahan kontraktual, 

tuan rumah mengharapkan imbalan dari tamu. Kedua motivasi ini juga muncul dalam 

tulisan-tulisan awal Kristen, mencerminkan nilai-nilai yang terintegrasi dalam praktik 

keramah-tamahan masa itu. Ronald H. Cram menambahkan tiga unsur penting dalam 

keramah-tamahan: empati, kepedulian, dan persahabatan, yang semakin memperkaya 

makna keramah-tamahan itu sebagai bentuk pelayanan dan hubungan yang saling 

membangun kedamaian.17  

 Dalam konteks ini, hospitalitas lebih dari sekadar norma sosial; ia adalah cara 

untuk menyebarkan Injil dan membangun komunitas inklusif. Praktik ini mengundang 

mereka yang terpinggirkan, seperti orang miskin dan misionaris, untuk diterima dalam 

kasih Kristus. Hospitalitas Yesus mengajarkan penerimaan tanpa batas. Seperti dalam 

perumpamaan Samaria yang Baik Hati, Yesus mengajak kita untuk menunjukkan kasih 

kepada siapa saja yang membutuhkan, mengingatkan kita bahwa setiap orang berhak 

menerima keramahan, terlepas dari status atau latar belakang.18 Hospitalitas sejati adalah 

tentang menjalin hubungan dan menciptakan ruang di mana semua orang merasa 

dihargai dan diterima.19  Pada akhirnya, keramahan adalah inti dari hubungan manusia 

yang sehat, yang menciptakan fondasi kehidupan gereja yang harmonis dan penuh 

perdamaian.  

 

Hospitalitas dalam Kebudayaan Masyarakat Batak 

 Hospitalitas lahir dari sebuah kebudayaan. Hal ini menunjukan hospitalitas 

merupakan bagian dari sebuah budaya. Jacques Derrida menegaskan hal ini bahwa: “It is 

true that there is a hospitality culture; in fact, no civilization exists that does not. In this 

 
15 Pelita Hati Surbakti, Yang Terutama Dalam Amanat Agung: Sebuah Pencarian Makna Kata Terein 

Dalam Matius 28:20a (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017), 66. 
16 Ledislaus J Bolchazy, Hospitality in Early Rome: Livy’s Concept of Its Humanizing Force (Illinois: 

Ares Publisher, 1997), 102. 
17 Ronald H Cram, “Beyond Tolerance: Radical Dialogue in an Era of Expanding Religion,” in 

Memperlengkapi Bagi Pelayanan Dan Pertumbuhan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 192. 
18 Arland J Hultgren, The Parables of Jesus: A Commentary (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2000), 

98. 
19 Hultgren, 100. 



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian 
 

 

 
 

Copyright© 2025; Authors | 29  

 

sense, all cultures compete with one another, presenting themselves as the most welcoming. 

In and of itself, hospitality is a culture”.20 Dengan demikian, dalam konteks ini, masyarakat 

Batak, yang dikenal dengan nilai “paradat” (berbudaya) tampaknya juga memiliki hal ini.  

 Batak (Toba, Karo, Simalungun, Mandailing-Angkola, Pakpak) sering dikenakan 

label “Batak”. Jan Sihar Aritonang, guru besar STFT Jakarta, mencatat suku Batak sebagai 

nama suku yang terlihat dalam Tarombo ni Halak Batak, yang menunjukkan bahwa orang 

Batak adalah keturunan Si Raja Batak. Terhadap masyarakat Batak, terdapat stigma yang 

berkembang di masyarakat yang menyebutkan bahwa orang Batak sering dianggap 

sebagai orang-orang yang kejam dan ganas.21 Pandangan ini mungkin dipengaruhi oleh 

peristiwa sejarah, seperti pembunuhan misionaris yang terjadi di Tanah Batak pada masa 

lalu, yang sering dijadikan contoh untuk menggambarkan kekerasan dalam budaya Batak. 

Namun, Batak tidak hanya dikenal dengan hal-hal buruk dan kejam; suku ini juga memiliki 

nilai-nilai dan kebudayaan yang ramah. Untuk menjawab hal tersebut, penulis 

memperlihatkan bahwa orang Batak juga memiliki karakteristik yang ramah dan 

pendamai melalui penelusuran yang jauh dari stereotip yang berkembang di Indonesia. 

 Dr. Andar Lumbangtobing dalam disertasinya yang dijadikan buku dengan “Makna 

Wibaya Jabatan Dalam Gereja Batak”22 mencatat sekaligus menguraikan karakteristik 

“ramah atau keramahan” dari orang Batak. Meskipun sering dipandang keras dan tegas, 

orang Batak sebenarnya memiliki sisi keramahtamahan yang mendalam, yang tercermin 

dalam cerita terkenal di kalangan mereka. Salah satu kisah yang sering diceritakan adalah 

tentang seseorang yang, tanpa disadari, telah menyambut seorang "dewa" yang menginap 

di pondok miliknya. Adapun ceritanya adalah seperti berikut:  

“Di sebuah desa, tidak jauh dari gunung "suci" Simanuk-manuk, tinggal secrang 

perempuan melarat. Dia tidak hanya miskin, tetapi wajah dan tubuhnya pun 

jauh dari sempurna. Anak-anak di kampong mengejek dan mengolok-oloknya, 

sedang orang-orangtua mereka tidak berusaha melarang mereka sekalipun 

perbuatan anak-anak itu sudah keterlaluan. Pendeknya, tidak seorang pun 

yang mau membelanya. Hal itu dilihat oleh "dewa" penguasa Gunung Simanuk-

manuk. Dia merasa kasihan melihat nasib perempuan itu. Pada suatu hari 

"dewa" Simanuk-manuk menyamar sebagai seorang kakek yang terlunta-lunta 

datang ke tempat perempuan miskin itu dan bertanya padanya, apakah dia 

boleh mendapat tumpangan di dalam pondoknya. Dengan ramah dan gembira, 

wanita itu menyambut orang tua itu. Ia membuka tikar dan menghidangkan 

 
20 Derrida, Of Hospitality, 34. 
21 Rita Smith Kipp, The Batak: Flomboyant Peoples of the Highlands (Illinois: Passport Books, 1991), 

29. 
22 Lumbantobing, Makna Wibawa Jabatan Dalam Gereja Batak (The Meaning of Authority in the 

Batak Church), 115. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025) 

 

 

 

 

Copyright© 2025: Authors | 30  

makanan simpanannya untuknya serta bercerita-cerita. Pagi-pagi buta, ketika 

perempuan itu bangun untuk memasak air untuk tamunya, orang tua itu tidak 

ada lagi, tetapi di atas tikar bekas tidurnya dia melihat banyak harta dan 

perhiasan yang ditinggalkan orang tua itu untuk dirinya. Dan tidak hanya harta 

saja, pagi itu tapa disadari, rupa wanita itu sudah berubah sama sekali, wajah 

dan tubuhnya menjadi sempurna. Untuk seterusnya wanita itu dapat hidup 

dengan tenteram, disegani, dan dihormati oleh semua orang, karena dia sudah 

menjadi orang terkaya dan tercantik di negeri itu.”23 

 Makna cerita ini memang menarik, namun alasan orang Batak suka menerima 

tamu lebih dalam dari sekadar itu. Meskipun sering terjadi perselisihan antarsuku Batak, 

mereka tetap merasa bagian dari satu keluarga besar yang hidup berdasarkan adat yang 

harus dihormati. Keyakinan mereka bahwa semua orang Batak berasal dari satu nenek 

moyang, Si Raja Batak, mempererat ikatan antarmereka. Ketika dua orang Batak saling 

mengetahui marga masing-masing, mereka segera menentukan hubungan kekeluargaan 

dan merasa wajib untuk saling menghormati serta menjaga tata cara dalam adat. 

Salah satu alasan orang Batak suka menerima tamu adalah karena anggapan 

bahwa seseorang yang suka menerima tamu disebut "paramak so balunon," yang berarti 

"orang yang tidak pernah menggulung tikarnya." Dalam kebiasaan Batak, tikar digelar 

untuk tamu sebagai tempat duduk atau tidur. Jika seseorang terus-menerus kedatangan 

tamu, dia tidak sempat menggulung tikarnya, yang dianggap sebagai kehormatan besar 

dan meningkatkan derajatnya di mata masyarakat. Sifat "paramak so balunon" juga 

dianggap menambah sahala (wibawa atau kharisma) seseorang. Setiap tamu yang datang 

memberi sahala kepada tuan rumah, sehingga tuan rumah harus bersikap hormat dan 

ramah. 

Pada masa misi Kristen, budaya keramahan ini membuat para misionaris disambut 

baik oleh kepala-kepala kampung yang dikunjungi. Kepala kampung bermaksud 

menambah sahala mereka, dan tikar menjadi simbol penting dalam hal ini. Walaupun 

tidak ada catatan tertulis atau buku tamu, berita tentang tamu yang datang akan segera 

tersebar, meningkatkan penghormatan terhadap tuan rumah. Pada masa penjajahan 

Belanda, orang Batak juga menganggap orang "kulit putih" sebagai sosok terhormat yang 

harus disegani, dan keramahan kepada mereka pun menjadi bagian dari tradisi ini.24 

Keramahan ini tetap hidup dalam masyarakat Batak hingga kini, mencerminkan 

pentingnya hubungan kekeluargaan, penghormatan, dan wibawa dalam budaya. 

hospitalitas Batak bisa dilihat sebagai bentuk kecil namun nyata dari perdamaian, di mana 

setiap individu merasa dihargai, diterima, dan dihormati, sebuah langkah penting dalam 

mewujudkan kedamaian yang lebih luas, baik di dalam komunitas lokal maupun global. 

 
23 Lumbantobing, 27-28. 
24 Andar M Lumbantobing, Makna Wibawa Jabatan Dalam Gereja Batak (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

1996), 27-30. 



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian 
 

 

 
 

Copyright© 2025; Authors | 31  

 

 

Menjadi Pendamai Sesama bersama Para Tamu 

Konsep Paramak so balunon dalam budaya Batak Toba menekankan keramahan 

tanpa membedakan status sosial, di mana setiap tamu disuguhi makanan dan minuman 

dengan sebaik-baiknya. Dalam budaya ini, tamu yang pulang tanpa dijamu dianggap tidak 

baik. Oleh karena itu, keluarga Batak selalu memastikan persediaan nasi cukup untuk 

menyambut tamu. Kebiasaan ini tidak hanya sebuah tradisi, tetapi juga sarana untuk 

memperoleh pasu-pasu (berkat). Makanan yang disajikan terdiri dari na 

margoar (hidangan utama) dan jambar (makanan yang dibawa pulang), sementara 

minuman disajikan dalam gelas penuh sebagai simbol pemberian sepenuh hati, 

melambangkan harapan agar tamu menerima kebahagiaan yang utuh.25 

Pada masa lalu, Paramak so balunon dianggap sebagai wujud 

utama hamoraon (kekayaan), di mana kedermawanan mencerminkan kualitas seorang 

pemimpin. Kebiasaan menjamu tamu tidak hanya menunjukkan kemurahan hati, tetapi 

juga kekayaan seseorang di depan umum dan sebagai penunaian kewajiban atas 

penghormatan yang diberikan. Saat ini, konsep ini berkembang, di mana masyarakat 

Batak, baik kaya maupun sederhana, berusaha untuk menjamu tamu dengan sebaik-

baiknya. 

Dalam budaya Batak, tamu dikelompokkan menurut sistem kekerabatan dalihan 

na tolu-dongan tubu (satu marga), hulahula (saudara laki-laki), dan boru (saudara 

perempuan). Makanan yang disajikan berbeda sesuai dengan kelompok ini, dengan 

perhatian utama pada lauk-pauk yang sesuai dengan kemampuan keluarga yang 

menjamu. Sistem kekerabatan ini menegaskan pentingnya kebersamaan dalam budaya 

Batak, memastikan bahwa setiap tamu menerima makanan terbaik. Selain itu, Paramak 

so balunon mencerminkan tanggung jawab tuan rumah untuk menjaga keamanan dan 

kenyamanan tamu. 

Lebih dari sekadar kewajiban sosial, menerima tamu dalam budaya Batak adalah 

bentuk penunaian kewajiban untuk mendapatkan berkat.26 Paramak so balunon 

mencerminkan kekayaan spiritual yang terjalin dalam kebersamaan dan saling 

menghormati, memperkuat hubungan antarindividu dan antarkelompok. Sopan santun 

dalam berbicara juga sangat dijunjung tinggi, dengan prinsip partuturon (aturan 

berbicara) yang mengajarkan penghormatan melalui ucapan, seperti ungkapan ai 

pangkuling i do situan ni na denggan, yang berarti tegur sapa menentukan perbuatan 

 
25 Titik Pudjiastuti, Pandangan Masyarakat Kini Terhadap Naskah Kung Di Daerah Sumatera Utara 

(Direktorat Jenderal Kebudayaan: Jakarta, 1997), 27-28. 
26 Rizki Rahmadani Putri and Ninon Syofia, “Pertunjukan Tarea-Rea Sebagai Perwujudan Budaya 

Tarea-Rea Di Nagari Koto Gaek Guguak Kabupaten Solok Sumatera Barat,” Laga-Laga : Jurnal Seni 
Pertunjukan 9, no. 2 (October 31, 2023): 134. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025) 

 

 

 

 

Copyright© 2025: Authors | 32  

baik.27 

Selain itu, Paramak so balunon juga mencerminkan eklesiologi yang berpartisipasi 

dalam perdamaian. Gereja dapat mengadopsi prinsip-prinsip ini untuk membangun 

komunitas yang inklusif dan damai, mengutamakan pemulihan hubungan melalui saling 

menghormati dan rekonsiliasi. Dengan mengedepankan penerimaan dan kasih, gereja 

dapat berperan aktif menciptakan ruang perdamaian dalam masyarakat, sebagaimana 

yang tercermin dalam hospitalitas gereja mula-mula, menyambut sesama dengan kasih 

dan mewujudkan perdamaian dalam kehidupan sehari-hari.  

Dalam konteks gereja modern, integrasi nilai Paramak so balunon dan hospitalitas 

dapat diimplementasikan melalui berbagai bentuk pelayanan pastoral kontekstual. 

Misalnya, gereja dapat membentuk ruang dialog terbuka antaranggota jemaat yang 

berbeda latar belakang untuk membahas konflik dengan prinsip musyawarah dan 

rekonsiliasi. Pendekatan pastoral berbasis komunitas juga bisa dikembangkan dengan 

melibatkan tokoh adat dan pemimpin gereja dalam penyelesaian konflik jemaat secara 

damai. Selain itu, gereja dapat menjadikan prinsip “tikar terbuka” sebagai model 

pembinaan kategorial, seperti kelompok pemuda, kaum ibu, dan lansia, untuk 

menumbuhkan kebiasaan menerima perbedaan dan saling menghormati. 

 

Kearifan Lokal sebagai Pilar Perdamaian: Identitas Eklesiologi dalam Masyarakat 

Batak 

Dalam konteks perdamaian, gereja sebagai agen perdamaian tidak hanya berperan 

dalam menciptakan ketenangan, tetapi juga membangun hubungan yang harmonis dan 

menciptakan ruang untuk penyembuhan dalam masyarakat.28 Seperti yang dijelaskan 

oleh Magnis-Suseno, perdamaian adalah proses aktif yang melibatkan upaya sadar untuk 

mencapai keseimbangan dan hubungan harmonis.29 Hal ini mirip dengan penciptaan 

karya seni, yang membutuhkan perencanaan dan usaha.30 

Dalam hal ini, konsep peacebuilding yang ditekankan oleh Chandler, Donais, Lee, 

Özerdem, dan de Coning menggarisbawahi pentingnya keterlibatan aktif masyarakat 

lokal dalam proses perdamaian. Tanpa kepemilikan lokal melalui konsensus yang 

diperoleh dari berbagai kelompok sosial, perdamaian tidak akan berkelanjutan.31  

Gereja dapat memainkan peran penting dalam proses transformasi konflik, 

 
27 Dannerius Sinaga, Waston Malau, and B. A. Simanjuntak, Tata Kelakuan Tidak Diperdagangkan Di 

Lingkungan Pergaulan Keluarga Dan Masyarakat Setempat Daerah Sumatera Utara (Jakarta: Departemen 
Pendidikan dan Kebudayaan, 1985), 26. 

28 Daniela Lucia Rapisarda, Oaths of Peace Theology of Peacebuilding in Southern Sudan (New York: 
Peter Lang, 2020), 99. 

29 Wolfgang Dietrich, Interpretations of Peace in History and Culture (New York: Palgrave Macmillan, 
2012), 1-2. 

30 Joshua M Hall, “Toward a New Conception of Socially-Just Peace,” in Peace, Culture, and Violence 
(Leiden: BRILL, 2018), 252. 

31 Sean Byrne, Civil Society, Peacebuilding, and Economic Assistance in Northern Ireland (New York: 
Routledge, 2024), 10. 



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian 
 

 

 
 

Copyright© 2025; Authors | 33  

 

dengan menyesuaikan ajaran dan prinsipnya dengan nilai-nilai budaya lokal, 

seperti Paramak so balunon. Konsep ini memungkinkan gereja untuk menciptakan 

perdamaian yang inklusif dan kontekstual. 32 

Peace culture, yang digagas oleh Boulding, juga relevan diterapkan dalam konteks 

ini, karena mempromosikan sikap damai melalui cara hidup, nilai, dan perilaku yang 

mendukung pembangunan perdamaian tanpa kekerasan. Gereja, dengan ajaran yang 

dimilikinya, dapat menjadi bagian dari konstruksi peace culture, memperkuat 

perdamaian di masyarakat.33 Penting untuk dicatat bahwa keberlanjutan perdamaian 

tidak hanya bergantung pada intervensi eksternal, tetapi juga pada kapasitas masyarakat 

lokal dalam mengatasi konflik. Gereja perlu mendukung ketahanan komunitas melalui 

pembelajaran lokal dan rekonsiliasi, menghindari regresi ke kekerasan. Hal ini 

mengharuskan gereja untuk mengintegrasikan kebijaksanaan lokal dalam proses 

perdamaian.34 Dengan demikian, gereja dapat merancang eklesiologi perdamaian yang 

tidak hanya menekankan hubungan dengan Tuhan, tetapi juga mengintegrasikan nilai-

nilai perdamaian yang berbasis pada kebijaksanaan lokal. Perdamaian yang dimaksud 

bukan hanya menghindari kekerasan, tetapi juga merupakan proses aktif yang 

melibatkan musyawarah, rekonsiliasi, dan pemulihan hubungan. 

 Kedua konsep—Paramak so balunon dalam budaya Batak dan hospitalitas dalam 

tradisi gereja mula-mula—memiliki kesamaan mendalam dalam prinsip mereka yang 

mendasari perdamaian dan rekonsiliasi. Paramak so balunon mengajarkan musyawarah 

dan penyelesaian damai, serta pemulihan hubungan yang rusak melalui dialog terbuka. 

Sementara hospitalitas gereja mula-mula mengajarkan pentingnya menerima orang lain 

dengan kasih, menciptakan ruang bagi orang yang terasing untuk kembali merasa 

diterima dan aman. Kedua konsep ini menekankan bahwa perdamaian tidak hanya 

terwujud dengan menghindari konflik, tetapi juga melalui upaya aktif untuk mencari 

solusi bersama, yang mengarah pada rekonsiliasi dan harmoni sosial. 

Gereja yang mengintegrasikan prinsip Paramak so balunon dapat mengadopsi nilai 

musyawarah dan penyelesaian damai dalam setiap upaya pemulihan hubungan 

antarumat, sesuai dengan ajaran hospitalitas. Dengan menyediakan ruang aman bagi 

komunitas untuk berbicara, mendengarkan, dan mencapai kesepakatan, gereja berfungsi 

sebagai agen perdamaian yang aktif. Prinsip ini dapat diterapkan dalam kegiatan gereja, 

seperti pertemuan antarkomunitas yang berbeda, untuk membangun perdamaian yang 

lebih inklusif dan kontekstual. 

 
32 C Thiessen, Local Ownership of Peacebuilding in Afghanistan: Shouldering Responsibility for 

Sustainable Peace and Development (Oakland: Lexington Press, 2013), 34. 
33 E Boulding, “The Concept of Peace Culture,” in Peace and Conflict Issues after the Cold War (Paris: 

UNESCO, 1992), 107. 
34 Cedric de Coning, “From Peacebuilding to Sustaining Peace: Implications of Complexity for 

Resilience and Sustainability,” Resilience 4, no. 3 (September 15, 2016): 166–181, 180. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025) 

 

 

 

 

Copyright© 2025: Authors | 34  

Hospitalitas tidak hanya merupakan sikap pribadi atau tindakan sosial, tetapi juga 

bisa menjadi strategi pastoral untuk mengatasi ketidakadilan struktural. Gereja yang 

mengadopsi prinsip hospitalitas dapat mendorong transformasi sosial dengan memberi 

ruang bagi suara-suara marjinal, seperti orang miskin, minoritas, dan korban kekerasan. 

Dengan menjadikan mereka tamu yang terhormat dalam diskursus gereja, gereja tidak 

hanya membangun harmoni internal, tetapi juga menantang sistem sosial yang eksklusif 

dan diskriminatif. 

Walaupun berakar dari budaya Batak, nilai-nilai universal dalam Paramak so 

balunon seperti keramahtamahan, musyawarah, dan pemulihan hubungan memiliki 

potensi untuk diterapkan di komunitas Kristen lain yang multikultural. Prinsip-prinsip ini 

dapat dijadikan kerangka etis dalam membangun komunitas yang inklusif, tanpa 

mengharuskan adopsi simbol budaya Batak secara literal. Dengan pendekatan 

inkulturatif, esensi Paramak so balunon dapat diadaptasi dalam bentuk-bentuk lokal lain 

sesuai konteks masing-masing gereja, sebagaimana semangat hospitalitas gereja mula-

mula yang melintasi batas etnis dan geografis. 

 

Duduk Bersama di Atas Tikar: Hospitalitas dan Paramak so balunon dalam 

Eklesiologi Perdamaian 

Dalam konteks nilai-nilai perdamaian, tikar bisa dilihat sebagai simbol kesetaraan, 

keterbukaan, dan inklusivitas, yang sangat sesuai dengan prinsip Paramak so balunon 

dan hospitalitas. Terminologi tikar menggambarkan suatu ruang yang bersifat egaliter, 

tempat di mana tidak ada hierarki, tidak ada "di depan" atau "di belakang".35 Semua orang, 

tanpa memandang status atau peran sosial, duduk bersama di atas tikar, menciptakan 

sebuah ruang yang nyaman bagi semua. Ini adalah representasi dari persekutuan 

keluarga Allah yang sejati, di mana setiap individu memiliki tempat yang sama, diundang 

untuk berbicara, mendengarkan, dan saling mendukung dalam perjalanan hidup 

bersama. 

Dalam tradisi Paramak so balunon, yang mengutamakan damai, tikar menjadi 

simbol ruang terbuka untuk dialog dan rekonsiliasi tanpa prasangka. Di atas tikar, prinsip 

kesetaraan tercermin, di mana tidak ada perbedaan antarindividu; yang ada hanyalah 

usaha bersama untuk mencapai kedamaian. Dalam budaya Batak, tikar bukan hanya alas 

duduk, tetapi juga simbol kebersamaan dan keterbukaan. Ketika seseorang diundang 

duduk di atas tikar, mereka dihormati sebagai tamu dan diakui sebagai bagian dari 

keluarga besar, tanpa memandang status atau latar belakang. Ini mencerminkan sikap 

inklusif masyarakat Batak yang menjunjung prinsip tungku tigo sajarangan—bersatu 

dalam kebersamaan, di mana setiap individu saling memberi dan menerima dengan 

penghargaan. 

 
35 Margie I. Ririhena-de Wanna, Merajut Identitas Eklesiologi Di Seputar Konflik Lombok (Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2016), 218. 



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian 
 

 

 
 

Copyright© 2025; Authors | 35  

 

Sama halnya dengan hospitalitas dalam tradisi gereja mula-mula, di mana 

keramahtamahan melibatkan penerimaan penuh terhadap yang lain tanpa 

syarat. Tikar mencerminkan prinsip hospitalitas yang memberikan ruang bagi setiap 

orang untuk merasa diterima, dihargai, dan terlibat dalam komunitas yang saling 

menghormati. Ketika gereja mengadopsi hospitalitas sebagai bagian dari eklesiologinya, 

gereja menciptakan ruang yang luas seperti tikar, di mana semua umat, tanpa 

memandang latar belakang atau perbedaan, duduk bersama dalam kebersamaan. Dalam 

ruang seperti ini, perdamaian bisa terwujud, karena setiap individu merasa diterima dan 

dihargai dalam persekutuan keluarga Allah. 

Dengan demikian, tikar eklesiologi bukan hanya sekadar tempat duduk, tetapi 

juga simbol perdamaian—ruang yang membebaskan dari struktur hierarkis dan 

memungkinkan interaksi yang harmonis. Gereja, dengan mengintegrasikan Paramak so 

balunon dan hospitalitas, dapat menciptakan persekutuan yang tidak hanya berbasis 

pada ajaran teologis, tetapi juga pada praktik perdamaian. Di atas "tikar" Paramak so 

balunon dan hospitalitas, baik di dalam gereja maupun dalam masyarakat yang lebih luas, 

gereja diajak untuk membangun sebuah keluarga Allah yang saling mendukung dan 

memperkuat satu sama lain dalam perjalanan menuju kedamaian yang berkelanjutan. 

Meskipun Paramak so balunon dan hospitalitas memiliki nilai luhur, keduanya 

tidak lepas dari tantangan dan kelemahan. Dalam praktiknya, Paramak so balunon bisa 

menjadi eksklusif jika hanya dimaknai dalam kerangka etnosentris, sehingga perlu 

reinterpretasi agar inklusif secara lintas budaya. Sementara itu, hospitalitas yang bersifat 

romantis bisa gagal ketika dihadapkan pada konflik yang struktural dan mendalam. Ada 

risiko bahwa keramahtamahan disalahartikan sebagai sikap pasif atau kompromistis 

yang tidak menyentuh akar ketidakadilan. Oleh karena itu, dibutuhkan pemahaman kritis 

dan kontekstual agar keduanya benar-benar menjadi alat transformasi sosial dan 

spiritual. 

 

4. Kesimpulan 

Dunia saat ini menghadapi tantangan besar dalam membangun perdamaian, di 

mana konflik dan ketegangan sosial sering menghambat hubungan antarindividu dan 

antarkelompok. Eklesiologi memiliki peran penting dalam membentuk identitas gereja 

yang mendukung perdamaian. Salah satu nilai penting yang bisa diintegrasikan adalah 

kearifan lokal, khususnya konsep Paramak so balunon dari budaya Batak, yang 

mengajarkan prinsip musyawarah, penyelesaian damai, dan pemulihan hubungan. Nilai 

ini sejalan dengan tradisi keramahtamahan dalam gereja mula-mula yang 

mengedepankan inklusivitas, kedamaian, dan penerimaan terhadap perbedaan. Dengan 

menggabungkan kedua prinsip ini, gereja dapat memperkuat perannya sebagai agen 

perdamaian yang sensitif terhadap konteks lokal dan memberikan solusi praktis dalam 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025) 

 

 

 

 

Copyright© 2025: Authors | 36  

kehidupan bermasyarakat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa menggabungkan nilai-

nilai kearifan lokal dalam eklesiologi dapat memperkaya pemahaman kita tentang 

perdamaian yang berkelanjutan. Penelitian selanjutnya diharapkan dapat mengkaji lebih 

mendalam implementasi nilai-nilai ini dalam praktik pastoral di gereja serta dampaknya 

terhadap pembentukan komunitas yang lebih harmonis dan damai. 

Penelitian selanjutnya diharapkan tidak hanya mengeksplorasi aspek teologis dan 

kultural dari Paramak so balunon dan hospitalitas, tetapi juga mengkaji praktik 

implementasi nilai-nilai ini dalam konteks pastoral gereja. Rekomendasi konkret yang 

dapat dilakukan oleh gereja meliputi pengadopsian prinsip musyawarah dalam 

pengambilan keputusan, pembukaan ruang dialog lintas komunitas, serta pembentukan 

pelayanan khusus untuk menyambut dan mendampingi kelompok-kelompok rentan. 

Gereja juga diundang untuk menumbuhkan etika 'tikar terbuka' sebagai simbol 

penerimaan radikal terhadap mereka yang berbeda. Dengan demikian, gereja dipanggil 

menjadi ruang di mana rekonsiliasi dan perdamaian tidak berhenti pada tataran wacana, 

melainkan mewujud nyata dalam praktik kehidupan sehari-hari. 

 

Daftar Pustaka 

Bender, Kimlyn J, and D Stephen Long. T&T Clark Handbook of Ecclesiology. London: T&T 
Clark, 2020. 

Bolchazy, Ledislaus J. Hospitality in Early Rome: Livy’s Concept of Its Humanizing Force. 
Illinois: Ares Publisher, 1997. 

Boulding, E. “The Concept of Peace Culture.” In Peace and Conflict Issues after the Cold War. 
Paris: UNESCO, 1992. 

Byrne, Sean. Civil Society, Peacebuilding, and Economic Assistance in Northern Ireland. New 
York: Routledge, 2024. 

Cockayne, Joshua. Explorations in Analytic Ecclesiology: That They May Be One. Oxford: 
Oxford University Press, 2023. 

de Coning, Cedric. “From Peacebuilding to Sustaining Peace: Implications of Complexity 
for Resilience and Sustainability.” Resilience 4, no. 3 (September 2016): 166–181. 

Cram, Ronald H. “Beyond Tolerance: Radical Dialogue in an Era of Expanding Religion.” In 
Memperlengkapi Bagi Pelayanan Dan Pertumbuhan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 
2002. 

Derrida, Jacques. Of Hospitality. Standford: Standford University, 2002. 
Dietrich, Wolfgang. Interpretations of Peace in History and Culture. New York: Palgrave 

Macmillan, 2012. 
Gudme, Anne Katrine de Hemm. Hospitality in the Hebrew Bible. London: Bloomsbury 

Academic, 2022. 
Hall, Joshua M. “Toward a New Conception of Socially-Just Peace.” In Peace, Culture, and 

Violence. Leiden: BRILL, 2018. 
Hammersley, Martyn. What Is Qualitative Research? London: Bloomsbury Publishing, 

2013. 
Hershberger, Michele. A Christian View of Hospitality: Expecting Surprises. New York: 

Herald Pr, 1999. 
Hultgren, Arland J. The Parables of Jesus: A Commentary. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian 
 

 

 
 

Copyright© 2025; Authors | 37  

 

2000. 
Kipp, Rita Smith. The Batak: Flomboyant Peoples of the Highlands. Illinois: Passport Books, 

1991. 
Lumbantobing, Andar M. Makna Wibawa Jabatan Dalam Gereja Batak (The Meaning of 

Authority in the Batak Church). Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1996. 
Mackenzie, Ed. “Transforming Hospitality in the Theology of Paul: Lessons for Today’s 

Church.” Christian Education Journal: Research on Educational Ministry 20, no. 1 
(April 2023): 104–116. 

Miller, Marlin E. The Church’s Peace Witness. Grand Rapids, Michigan: Wm. B. Eerdmans 
Publishing Co, 1994. 

Newman Jr, Barclay M. Kamus Yunani-Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004. 
Pangaribuan, Tagor. Hata Do Parsimboraan. Medan: Universitas Sumatera Utara, 2018. 
Posada-Téllez, Alejandro. “Making Peace with God: What Place for Religion in United 

Nations Mediation?” International Peacekeeping 31, no. 4 (August 2024): 442–472. 
Pudjiastuti, Titik. Pandangan Masyarakat Kini Terhadap Naskah Kung Di Daerah Sumatera 

Utara. Direktorat Jenderal Kebudayaan: Jakarta, 1997. 
Putri, Rizki Rahmadani, and Ninon Syofia. “Pertunjukan Tarea-Rea Sebagai Perwujudan 

Budaya Tarea-Rea Di Nagari Koto Gaek Guguak Kabupaten Solok Sumatera Barat.” 
Laga-Laga : Jurnal Seni Pertunjukan 9, no. 2 (October 2023): 134. 

Rapisarda, Daniela Lucia. Oaths of Peace Theology of Peacebuilding in Southern Sudan. New 
York: Peter Lang, 2020. 

Salu, Syani B. Rante, Harls E.R. Siahaan, Nunuk Rinukti, and Agustin Soewitomo Putri. 
“Early Church Hospitality-Based Pentecostal Mission in the Religious Moderation 
Frame of Indonesia.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 1 (2023): 1–
6. 

Sinaga, Dannerius, Waston Malau, and B. A. Simanjuntak. Tata Kelakuan Tidak 
Diperdagangkan Di Lingkungan Pergaulan Keluarga Dan Masyarakat Setempat 
Daerah Sumatera Utara. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1985. 

Situmorang, Sariasi. “Konsep Paramak so balunon Dalam Budaya Batak Toba: Sebuah 
Upaya Tafsir Seeing Through Terhadap Kisah Maria Dan Marta (Lukas 10: 38-42).” 
Jurnal Diakonia 1, no. 2 (2024): 75–94. 

Surbakti, Pelita Hati. Yang Terutama Dalam Amanat Agung: Sebuah Pencarian Makna Kata 
Terein Dalam Matius 28:20a. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017. 

Tembang, Setblon. “Mewujudkan Moderasi Beragama Di Tengah Masyarakat 
Multikultural Berdasarkan Hospitalitas Kristen Dalam Yohanes 4:1-30.” Melo: Jurnal 
Studi Agama-agama 3, no. 2 (2023): 107–127. 

Thiessen, C. Local Ownership of Peacebuilding in Afghanistan: Shouldering Responsibility 
for Sustainable Peace and Development. Oakland: Lexington Press, 2013. 

Wanna, Margie I. Ririhena-de. Merajut Identitas Eklesiologi Di Seputar Konflik Lombok. 
Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research Methods). Jakarta: 
Yayasan Obor Indonesia, 2008. 

 


