& SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen
ﬁ ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online) DOI: 10.34307/sophia.v6i1.318

Volume 6, No 1, Juni 2025; (23-37) Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id

Merakit ldentitas Eklesiologi Perdamaian: Integrasi Kearifan
Lokal Paramak So Balunon dan Hospitalitas dalam Tradisi Gereja

Julius Stefanus Sibagariang
Sekolah Tinggi Teologi Cipanas, Cianjur, Indonesia

juliusstefanus4@gmail.com

Abstract: Peace faces enormous challenges, with conflict and injustice exacerbating
relations between individuals and groups. In this context, ecclesiological identity plays
an important role in shaping the church as an agent of peace. This research explores
the potential of local wisdom, particularly the concept of Paramak so balunon from
Batak culture, which teaches deliberation, peaceful resolution, and restoration of
relationships in the face of conflict. This concept aligns with the principle of hospitality
in the early church tradition, which emphasizes the importance of creating spaces of
peace, respecting differences, and restoring damaged relationships. This research aims
to design an ecclesiology of peace identity that integrates Paramak so balunon and
hospitality to strengthen the church's role as an agent of peace sensitive to the local
context. The results of this research provide a practical contribution to building social
harmony, encouraging dialogue, and strengthening the church's role in peace efforts,
both on a local and global scale. The research method used is qualitative with a
literature approach.

Keywords: peace, ecclesiological identity, paramak so balunon, hospitality, local wisdom

Abstrak: Perdamaian terus menghadapi tantangan besar, dengan konflik dan
ketidakadilan yang memperburuk hubungan antarindividu dan antarkelompok.
Dalam konteks ini, identitas eklesiologi memiliki peranan penting dalam membentuk
gereja sebagai agen perdamaian. Penelitian ini menggali potensi kearifan lokal,
khususnya konsep Paramak so balunon dari budaya Batak, yang mengajarkan
musyawarah, penyelesaian damai, dan pemulihan hubungan dalam menghadapi
konflik. Konsep ini memiliki keselarasan dengan prinsip hospitalitas dalam tradisi
gereja mula-mula, yang menekankan pentingnya menciptakan ruang perdamaian,
menghormati perbedaan, dan merestorasi hubungan yang rusak. Penelitian ini
bertujuan merancang identitas eklesiologi perdamaian yang
mengintegrasikan Paramak so balunon dan hospitalitas untuk memperkuat peran
gereja sebagai agen perdamaian yang sensitif terhadap konteks lokal. Hasil penelitian
ini memberikan kontribusi praktis dalam membangun harmoni sosial, mendorong
dialog, serta memperkuat peran gereja dalam upaya perdamaian, baik dalam skala
lokal maupun global. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan
pendekatan kepustakaan.

Kata Kunci: identitas eklesiologi, hospitalitas, kearifan lokal, paramak so balunon,
perdamaian

(Glolclo

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike
4.0 International (CC BY-SA 4.0)

Copyright© 2025; Authors, | 23


mailto:juliusstefanus4@gmail.com

SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025)

1. Pendahuluan

Dunia terus menghadapi tantangan besar dalam membangun perdamaian.
Perdamaian bukan hanya sekadar penghindaran dari kekerasan atau perselisihan, tetapi
juga melibatkan rekonsiliasi dan pemulihan hubungan yang rusak.! Dalam konteks ini,
identitas eklesiologi memainkan peranan yang sangat krusial dalam menentukan masa
depan suatu gereja.2 Identitas eklesiologi, yang mengarahkan bagaimana gereja berfungsi
dan berinteraksi dengan dunia luar, tidak hanya membentuk kehidupan spiritual umat,
tetapi juga membentuk karakter sosial dan kultural yang menyatu dengan nilai-nilai
perdamaian.3

Di dalam konteks ini, penting untuk menggali potensi kearifan lokal sebagai
sumber pengayaan dalam membentuk identitas eklesiologi yang berbasis pada
perdamaian. Salah satu nilai budaya yang dapat dipertimbangkan adalah Paramak so
balunon, sebuah konsep yang berakar dalam tradisi masyarakat Batak.* Paramak so
balunon mengajarkan prinsip musyawarah, pemulihan hubungan dalam konflik, dan
perdamaian. Di tengah masyarakat Batak, Paramak so balunon menjadi fondasi yang
mengarahkan umat untuk selalu mencari solusi damai melalui dialog dan rekonsiliasi,
terlepas dari perbedaan yang ada.

Menariknya, prinsip ini sejalan dengan tradisi hospitalitas (keramahtamahan)
yang telah lama menjadi bagian integral dari ajaran gereja mula-mula. Dalam tradisi
gereja awal, keramahtamahan bukan hanya tentang menyambut tamu atau memberi
tempat kepada orang asing. Lebih dari itu, hospitalitas menciptakan ruang bagi
kedamaian, hubungan yang saling menghormati, dan penerimaan terhadap yang berbeda.
Paulus dalam suratnya mengajarkan untuk mengedepankan keramahtamahan sebagai
salah satu cara untuk membangun komunitas yang inklusif dan damai.> Hal ini selaras
dengan nilai-nilai perdamaian yang diajarkan oleh gereja mula-mula, yang senantiasa
berusaha untuk mengatasi perpecahan dengan cara-cara yang penuh kasih.

Dalam konteks gereja, keramahtamahan lebih dari sekadar sikap pribadi; ini
merupakan bagian integral dari misi gereja untuk membuka ruang perdamaian. Baik
dalam konteks gereja maupun dalam Kkearifan lokal seperti Paramak so balunon,
keramahtamahan berfungsi sebagai jembatan untuk mempertemukan yang terpisah,

1 Marlin E Miller, The Church’s Peace Witness (Grand Rapids, Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing
Co, 1994), 5.

2 Alejandro Posada-Téllez, “Making Peace with God: What Place for Religion in United Nations
Mediation?,” International Peacekeeping 31, no. 4 (August 7, 2024): 443.

3 Joshua Cockayne, Explorations in Analytic Ecclesiology: That They May Be One (Oxford: Oxford
University Press, 2023), 5-10; Kimlyn ] Bender and D Stephen Long, T&T Clark Handbook of Ecclesiology
(London: T&T Clark, 2020), 2; Margie L. Ririhena-de Wanna, Merajut Identitas Eklesiologi Di Seputar Konflik
Lombok (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016), 5.

4 Andar M Lumbantobing, Makna Wibawa Jabatan Dalam Gereja Batak (The Meaning of Authority in
the Batak Church) (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1996), 106.

5 Ed Mackenzie, “Transforming Hospitality in the Theology of Paul: Lessons for Today’s Church,”
Christian Education Journal: Research on Educational Ministry 20, no. 1 (April 18, 2023): 104-116, 106.

Copyright© 2025: Authors | 24



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian

membangun dialog, dan menciptakan harmoni di tengah perbedaan. Berdasarkan latar
belakang tersebut, penelitian ini bertujuan merakit identitas eklesiologi perdamaian
dengan mengintegrasikan prinsip Paramak so balunon dari budaya Batak dan ajaran
hospitalitas dalam tradisi gereja mula-mula. Diharapkan, gereja dapat lebih sensitif
terhadap konteks lokal dan budaya di mana ia berada, bukan hanya berbicara dalam
ranah teologis yang abstrak, tetapi juga memberikan solusi praktis yang kontekstual bagi
masyarakat. Lebih dari itu, gereja dapat memperkuat perannya sebagai agen perdamaian
yang mengedepankan prinsip musyawarah, keramahtamahan, dan rekonsiliasi, yang
merupakan inti ajaran Kristus.

Melalui penelitian ini, penulis menggali peran Paramak so balunon dan prinsip
hospitalitas sebagai pilar dalam merancang identitas eklesiologi perdamaian. Penelitian
ini tidak hanya relevan dalam konteks Batak, tetapi juga memberikan kontribusi bagi
upaya perdamaian yang lebih luas. Kajian yang menggabungkan konsep hospitalitas
dengan budaya lokal—seperti Paramak so balunon—masih jarang dilakukan, padahal
hospitalitas merupakan bagian integral dari tradisi budaya, termasuk dalam kehidupan
masyarakat Batak. Menariknya, belum ada penelitian yang secara mendalam mengaitkan
kearifan lokal Paramak so balunon dengan hospitalitas dalam membentuk identitas
eklesiologi perdamaian.® Beberapa penelitian sebelumnya memang menyentuh tema ini,
seperti yang dilakukan oleh Sariasi Situmorang yang mengaitkan Paramak so balunon
dengan kisah Maria dan Marta dalam Lukas 10:38-42.7 Sedangkan Pangaribuan
menyoroti Paramak so balunon sebagai simbol sambutan hangat dalam budaya Batak.
Namun, belum ada kajian yang mengulasnya secara komprehensif.8

Masih terdapat celah yang signifikan dalam perumusan identitas eklesiologis yang
secara eksplisit dan kontekstual mengintegrasikan kearifan lokal sebagai dasar bagi
gerakan perdamaian gereja. Banyak gereja masih terjebak dalam pola eklesiologi yang
eksklusif dan abstrak, sehingga kerap gagal menjawab tantangan sosial dan budaya di
sekitarnya. Padahal, nilai-nilai lokal seperti Paramak so balunon serta prinsip hospitalitas
dalam tradisi gereja mula-mula menawarkan sumber daya teologis dan kultural yang
kaya untuk membentuk perdamaian yang lebih relevan, kontekstual, dan transformatif.

Penelitian ini bertujuan untuk menunjukkan bahwa dengan mengintegrasikan
nilai Paramak so balunon dan prinsip hospitalitas dalam tradisi gereja mula-mula, gereja
dapat merancang identitas eklesiologi yang berbasis pada perdamaian yang kontekstual.

6 Lumbantobing, 122.

7 Sariasi Situmorang, “Konsep Paramak So Balunon Dalam Budaya Batak Toba: Sebuah Upaya Tafsir
Seeing Through Terhadap Kisah Maria Dan Marta (Lukas 10: 38-42),” Jurnal Diakonia 1, no. 2 (2024): 75-
94,

8 Tagor Pangaribuan, Hata Do Parsimboraan (Medan: Universitas Sumatera Utara, 2018), 55.

Copyright© 2025; Authors | 25



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025)

Dengan demikian, gereja dapat memperkuat perannya sebagai agen perdamaian, baik
dalam komunitas Batak maupun dalam masyarakat multikultural yang lebih luas.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan kajian
kepustakaan dengan membaca literatur-literatur untuk menggali identitas eklesiologi
perdamaian yang mengintegrasikan prinsip Paramak so balunon dari budaya Batak
dengan ajaran hospitalitas dalam gereja mula-mula.” Fokus utama penelitian adalah
menganalisis literatur mengenai eklesiologi perdamaian, hospitalitas gereja awal, dan
prinsip perdamaian dalam Paramak so balunon, serta mengeksplorasi teks-teks Alkitab
terkait perdamaian. Melalui sintesis nilai-nilai ini, penelitian bertujuan membentuk
eklesiologi perdamaian yang inklusif dan relevan dengan konteks sosial budaya lokal,
sekaligus memberikan perspektif baru untuk gereja sebagai agen perdamaian yang
praktis dan kontekstual. Namun demikian, pendekatan ini memiliki keterbatasan karena
belum melibatkan observasi langsung atau wawancara dengan komunitas gereja yang
telah mengadopsi atau mencerminkan nilai-nilai Paramak so balunon dan hospitalitas.
Oleh sebab itu, penelitian lanjutan sangat disarankan untuk menggunakan metode
kualitatif lapangan seperti wawancara mendalam atau studi kasus guna memperkaya
pemahaman praktis dan memperkuat validitas konteks implementasi.

3. Hasil dan Pembahasan
Dasar Biblika Hospitalitas
Perjanjian Lama

Dalam konteks eklesiologi perdamaian, konsep hospitalitas memainkan peran
penting sebagai cerminan dari nilai kasih dan saling menghormati, yang mengarah pada
terciptanya kedamaian dalam komunitas umat. Dalam tradisi Perjanjian Lama,
hospitalitas bukan hanya sekadar tindakan sosial, tetapi juga mencerminkan hubungan
yang mendalam antara manusia, sesamanya, dan Allah. Dalam bahasa Ibrani, istilah
hospitalitas dikenal sebagai Hakhnasat Orkhim, yang berarti membawa tamu masuk dan
menjamu mereka dengan penuh hormat.10

Praktik hospitalitas dalam tradisi Yahudi mengajarkan pentingnya
memperlakukan setiap individu, baik itu sesama maupun orang asing, dengan martabat
dan rasa hormat. Salah satu contoh yang paling mencolok adalah kisah Abraham dalam
Kejadian 18:2-8, di mana ia dengan tulus menyambut tiga orang asing tanpa mengetahui
identitas ilahi mereka. Tindakan Abraham menggambarkan lebih dari sekadar kebiasaan
sosial, tetapi juga ungkapan kasih yang mendalam dan ketulusan dalam menerima
sesama. Hospitalitas menjadi saluran yang menyatukan hati, membangun relasi yang

9 Martyn Hammersley, What Is Qualitative Research? (London: Bloomsbury Publishing, 2013), 14.
Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research Methods) (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia,
2008), 9.

10 Michele Hershberger, A Christian View of Hospitality: Expecting Surprises (New York: Herald Pr,
1999), 35.

Copyright© 2025: Authors | 26



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian

tulus, dan menciptakan harmoni dalam ikatan antarmanusia Dalam narasi ini, hospitalitas
menjadi saluran untuk menyatukan hati, membangun relasi, dan menciptakan harmoni
dalam ikatan antarmanusia.

Dalam hukum-hukum Perjanjian Lama, ada penekanan untuk menyambut dan
menghormati orang asing serta yang terpinggirkan. Dalam Ulangan 10:17-20, umat Israel
diingatkan untuk memperlakukan orang asing dengan kasih, mengingat mereka pernah
menjadi orang asing di Mesir. Perlakuan ini mencerminkan sikap adil dan kasih Allah yang
mengajak umat-Nya untuk membangun komunitas yang ramah dan penuh kedamaian.11
Nilai-nilai hospitalitas dalam Perjanjian Lama dapat diintegrasikan dengan kearifan lokal
seperti Paramak so balunon, yang menekankan saling memberi dan berbagi. Prinsip ini
sejalan dengan ajaran Alkitab yang menekankan hubungan kasih antarsesama, tanpa
memandang status sosial. Dalam eklesiologi perdamaian, gereja diundang untuk
mewujudkan prinsip hospitalitas ini dengan menyambut setiap orang, menjadikan gereja
sebagai tempat yang menyatukan hati, mengatasi perbedaan, dan membangun
perdamaian sejati. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai ini, kita memperkokoh identitas
eklesiologi perdamaian yang berakar pada kearifan lokal dan ajaran kasih Perjanjian
Lama.

Perjanjian Baru

Dalam Perjanjian Baru, konsep hospitalitas diungkapkan melalui istilah
Yunani philoxenia, yang berarti “kebaikan kepada orang asing.”12 Istilah ini tidak hanya
mencerminkan keramahan, tetapi juga menggambarkan hubungan kasih yang mendalam
antara manusia. Philoxenia adalah lawan dari xenophobia, yaitu ketakutan terhadap orang
asing, dan terdiri dari dua kata: philos (sahabat, kekasih, yang dikasihi) dan xenia (tamu
atau orang asing).!3 Dengan demikian, philoxenia berarti sikap bersahabat terhadap orang
asing atau menyambut mereka sebagai sahabat. Hospitalitas sejati, menurut konsep ini,
adalah bentuk kasih yang menghubungkan kita dengan sesama.

Dalam kehidupan gereja awal, keramahan sangat dihargai. Para rasul dan penulis
seperti Paulus mendorong umat Kristen untuk membuka pintu rumah mereka dengan
sukacita kepada orang lain.1% Praktik ini mencerminkan nilai-nilai Mediterania yang
menekankan interaksi sosial dan saling memberi. Makanan dan tempat tinggal menjadi

11 Anne Katrine de Hemm Gudme, Hospitality in the Hebrew Bible (London: Bloomsbury Academic,
2022).

12 Barclay M Newman Jr, Kamus Yunani-Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), 70.

13 Setblon Tembang, “Mewujudkan Moderasi Beragama Di Tengah Masyarakat Multikultural
Berdasarkan Hospitalitas Kristen Dalam Yohanes 4:1-30,” Melo: Jurnal Studi Agama-agama 3, no. 2 (2023):
107-127.

14 Syani B. Rante Salu et al., “Early Church Hospitality-Based Pentecostal Mission in the Religious
Moderation Frame of Indonesia,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 3 (March 20, 2023), 2.

Copyright© 2025; Authors | 27



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025)

simbol pentingnya kebersamaan dalam komunitas Kristen, di mana tuan rumah dan tamu
saling berbagi.1>

Motivasi di balik keramah-tamahan dalam konteks Kristen memiliki kesamaan
dengan tradisi Greco-Romawi. Ladislaus Bolchazy menyebutkan theoxenic hospitality, di
mana tuan rumah meyakini bahwa dewa atau wakil-Nya sering muncul dalam bentuk
orang asing, yang juga tercermin dalam Ibrani 13:2 yang mengingatkan untuk tidak
mengabaikan orang asing, karena bisa jadi tanpa sadar menjamu malaikat. Selain itu,
Bolchazy membedakan dua jenis keramah-tamahan lainnya: ius hospitii (hak tamu) dan
keramah-tamahan kontraktual.l6 Dalam ius hospitii, tuan rumah berbuat baik dengan
harapan menyenangkan para dewa, sedangkan dalam keramah-tamahan kontraktual,
tuan rumah mengharapkan imbalan dari tamu. Kedua motivasi ini juga muncul dalam
tulisan-tulisan awal Kristen, mencerminkan nilai-nilai yang terintegrasi dalam praktik
keramah-tamahan masa itu. Ronald H. Cram menambahkan tiga unsur penting dalam
keramah-tamahan: empati, kepedulian, dan persahabatan, yang semakin memperkaya
makna keramah-tamahan itu sebagai bentuk pelayanan dan hubungan yang saling
membangun kedamaian.1”

Dalam konteks ini, hospitalitas lebih dari sekadar norma sosial; ia adalah cara
untuk menyebarkan Injil dan membangun komunitas inklusif. Praktik ini mengundang
mereka yang terpinggirkan, seperti orang miskin dan misionaris, untuk diterima dalam
kasih Kristus. Hospitalitas Yesus mengajarkan penerimaan tanpa batas. Seperti dalam
perumpamaan Samaria yang Baik Hati, Yesus mengajak kita untuk menunjukkan kasih
kepada siapa saja yang membutuhkan, mengingatkan kita bahwa setiap orang berhak
menerima keramahan, terlepas dari status atau latar belakang.18 Hospitalitas sejati adalah
tentang menjalin hubungan dan menciptakan ruang di mana semua orang merasa
dihargai dan diterima.l® Pada akhirnya, keramahan adalah inti dari hubungan manusia
yang sehat, yang menciptakan fondasi kehidupan gereja yang harmonis dan penuh
perdamaian.

Hospitalitas dalam Kebudayaan Masyarakat Batak

Hospitalitas lahir dari sebuah kebudayaan. Hal ini menunjukan hospitalitas
merupakan bagian dari sebuah budaya. Jacques Derrida menegaskan hal ini bahwa: “It is
true that there is a hospitality culture; in fact, no civilization exists that does not. In this

15 Pelita Hati Surbakti, Yang Terutama Dalam Amanat Agung: Sebuah Pencarian Makna Kata Terein
Dalam Matius 28:20a (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017), 66.

16 Ledislaus ] Bolchazy, Hospitality in Early Rome: Livy’s Concept of Its Humanizing Force (Illinois:
Ares Publisher, 1997), 102.

17 Ronald H Cram, “Beyond Tolerance: Radical Dialogue in an Era of Expanding Religion,” in
Memperlengkapi Bagi Pelayanan Dan Pertumbuhan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 192.

18 Arland ] Hultgren, The Parables of Jesus: A Commentary (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2000),
98.

19 Hultgren, 100.

Copyright© 2025: Authors | 28



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian

sense, all cultures compete with one another, presenting themselves as the most welcoming.
In and of itself, hospitality is a culture”.?0 Dengan demikian, dalam konteks ini, masyarakat
Batak, yang dikenal dengan nilai “paradat” (berbudaya) tampaknya juga memiliki hal ini.
Batak (Toba, Karo, Simalungun, Mandailing-Angkola, Pakpak) sering dikenakan
label “Batak”. Jan Sihar Aritonang, guru besar STFT Jakarta, mencatat suku Batak sebagai
nama suku yang terlihat dalam Tarombo ni Halak Batak, yang menunjukkan bahwa orang
Batak adalah keturunan Si Raja Batak. Terhadap masyarakat Batak, terdapat stigma yang
berkembang di masyarakat yang menyebutkan bahwa orang Batak sering dianggap
sebagai orang-orang yang kejam dan ganas.2! Pandangan ini mungkin dipengaruhi oleh
peristiwa sejarah, seperti pembunuhan misionaris yang terjadi di Tanah Batak pada masa
lalu, yang sering dijadikan contoh untuk menggambarkan kekerasan dalam budaya Batak.
Namun, Batak tidak hanya dikenal dengan hal-hal buruk dan kejam; suku ini juga memiliki
nilai-nilai dan kebudayaan yang ramah. Untuk menjawab hal tersebut, penulis
memperlihatkan bahwa orang Batak juga memiliki karakteristik yang ramah dan
pendamai melalui penelusuran yang jauh dari stereotip yang berkembang di Indonesia.
Dr. Andar Lumbangtobing dalam disertasinya yang dijadikan buku dengan “Makna
Wibaya Jabatan Dalam Gereja Batak™? mencatat sekaligus menguraikan karakteristik
“ramah atau keramahan” dari orang Batak. Meskipun sering dipandang keras dan tegas,
orang Batak sebenarnya memiliki sisi keramahtamahan yang mendalam, yang tercermin
dalam cerita terkenal di kalangan mereka. Salah satu kisah yang sering diceritakan adalah
tentang seseorang yang, tanpa disadari, telah menyambut seorang "dewa" yang menginap
di pondok miliknya. Adapun ceritanya adalah seperti berikut:
“Di sebuah desa, tidak jauh dari gunung "suci" Simanuk-manuk, tinggal secrang
perempuan melarat. Dia tidak hanya miskin, tetapi wajah dan tubuhnya pun
jauh dari sempurna. Anak-anak di kampong mengejek dan mengolok-oloknya,
sedang orang-orangtua mereka tidak berusaha melarang mereka sekalipun
perbuatan anak-anak itu sudah keterlaluan. Pendeknya, tidak seorang pun
yang mau membelanya. Hal itu dilihat oleh "dewa" penguasa Gunung Simanuk-
manuk. Dia merasa kasihan melihat nasib perempuan itu. Pada suatu hari
"dewa" Simanuk-manuk menyamar sebagai seorang kakek yang terlunta-lunta
datang ke tempat perempuan miskin itu dan bertanya padanya, apakah dia
boleh mendapat tumpangan di dalam pondoknya. Dengan ramah dan gembira,
wanita itu menyambut orang tua itu. la membuka tikar dan menghidangkan

20 Derrida, Of Hospitality, 34.

21 Rita Smith Kipp, The Batak: Flomboyant Peoples of the Highlands (Illinois: Passport Books, 1991),
29.

22 Lumbantobing, Makna Wibawa Jabatan Dalam Gereja Batak (The Meaning of Authority in the
Batak Church), 115.

Copyright© 2025; Authors | 29



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025)

makanan simpanannya untuknya serta bercerita-cerita. Pagi-pagi buta, ketika
perempuan itu bangun untuk memasak air untuk tamunya, orang tua itu tidak
ada lagi, tetapi di atas tikar bekas tidurnya dia melihat banyak harta dan
perhiasan yang ditinggalkan orang tua itu untuk dirinya. Dan tidak hanya harta
saja, pagi itu tapa disadari, rupa wanita itu sudah berubah sama sekali, wajah
dan tubuhnya menjadi sempurna. Untuk seterusnya wanita itu dapat hidup
dengan tenteram, disegani, dan dihormati oleh semua orang, karena dia sudah
menjadi orang terkaya dan tercantik di negeri itu.”23

Makna cerita ini memang menarik, namun alasan orang Batak suka menerima
tamu lebih dalam dari sekadar itu. Meskipun sering terjadi perselisihan antarsuku Batak,
mereka tetap merasa bagian dari satu keluarga besar yang hidup berdasarkan adat yang
harus dihormati. Keyakinan mereka bahwa semua orang Batak berasal dari satu nenek
moyang, Si Raja Batak, mempererat ikatan antarmereka. Ketika dua orang Batak saling
mengetahui marga masing-masing, mereka segera menentukan hubungan kekeluargaan
dan merasa wajib untuk saling menghormati serta menjaga tata cara dalam adat.

Salah satu alasan orang Batak suka menerima tamu adalah karena anggapan
bahwa seseorang yang suka menerima tamu disebut "paramak so balunon," yang berarti
"orang yang tidak pernah menggulung tikarnya." Dalam kebiasaan Batak, tikar digelar
untuk tamu sebagai tempat duduk atau tidur. Jika seseorang terus-menerus kedatangan
tamu, dia tidak sempat menggulung tikarnya, yang dianggap sebagai kehormatan besar
dan meningkatkan derajatnya di mata masyarakat. Sifat "paramak so balunon" juga
dianggap menambah sahala (wibawa atau kharisma) seseorang. Setiap tamu yang datang
memberi sahala kepada tuan rumah, sehingga tuan rumah harus bersikap hormat dan
ramabh.

Pada masa misi Kristen, budaya keramahan ini membuat para misionaris disambut
baik oleh kepala-kepala kampung yang dikunjungi. Kepala kampung bermaksud
menambah sahala mereka, dan tikar menjadi simbol penting dalam hal ini. Walaupun
tidak ada catatan tertulis atau buku tamu, berita tentang tamu yang datang akan segera
tersebar, meningkatkan penghormatan terhadap tuan rumah. Pada masa penjajahan
Belanda, orang Batak juga menganggap orang "kulit putih" sebagai sosok terhormat yang
harus disegani, dan keramahan kepada mereka pun menjadi bagian dari tradisi ini.24
Keramahan ini tetap hidup dalam masyarakat Batak hingga kini, mencerminkan
pentingnya hubungan kekeluargaan, penghormatan, dan wibawa dalam budaya.
hospitalitas Batak bisa dilihat sebagai bentuk kecil namun nyata dari perdamaian, di mana
setiap individu merasa dihargai, diterima, dan dihormati, sebuah langkah penting dalam
mewujudkan kedamaian yang lebih luas, baik di dalam komunitas lokal maupun global.

23 Lumbantobing, 27-28.
24 Andar M Lumbantobing, Makna Wibawa Jabatan Dalam Gereja Batak (Jakarta: BPK Gunung Mulia,
1996), 27-30.

Copyright© 2025: Authors | 30



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian

Menjadi Pendamai Sesama bersama Para Tamu

Konsep Paramak so balunon dalam budaya Batak Toba menekankan keramahan
tanpa membedakan status sosial, di mana setiap tamu disuguhi makanan dan minuman
dengan sebaik-baiknya. Dalam budaya ini, tamu yang pulang tanpa dijamu dianggap tidak
baik. Oleh karena itu, keluarga Batak selalu memastikan persediaan nasi cukup untuk
menyambut tamu. Kebiasaan ini tidak hanya sebuah tradisi, tetapi juga sarana untuk
memperoleh pasu-pasu (berkat). = Makanan yang  disajikan  terdiri  dari na
margoar (hidangan utama) dan jambar (makanan yang dibawa pulang), sementara
minuman disajikan dalam gelas penuh sebagai simbol pemberian sepenuh hati,
melambangkan harapan agar tamu menerima kebahagiaan yang utuh.?>

Pada masa lalu, Paramak so  balunon  dianggap sebagai wujud
utama hamoraon (kekayaan), di mana kedermawanan mencerminkan kualitas seorang
pemimpin. Kebiasaan menjamu tamu tidak hanya menunjukkan kemurahan hati, tetapi
juga kekayaan seseorang di depan umum dan sebagai penunaian kewajiban atas
penghormatan yang diberikan. Saat ini, konsep ini berkembang, di mana masyarakat
Batak, baik kaya maupun sederhana, berusaha untuk menjamu tamu dengan sebaik-
baiknya.

Dalam budaya Batak, tamu dikelompokkan menurut sistem kekerabatan dalihan
na tolu-dongan tubu (satu marga), hulahula (saudara laki-laki), dan boru (saudara
perempuan). Makanan yang disajikan berbeda sesuai dengan kelompok ini, dengan
perhatian utama pada lauk-pauk yang sesuai dengan kemampuan keluarga yang
menjamu. Sistem kekerabatan ini menegaskan pentingnya kebersamaan dalam budaya
Batak, memastikan bahwa setiap tamu menerima makanan terbaik. Selain itu, Paramak
so balunon mencerminkan tanggung jawab tuan rumah untuk menjaga keamanan dan
kenyamanan tamu.

Lebih dari sekadar kewajiban sosial, menerima tamu dalam budaya Batak adalah
bentuk penunaian kewajiban untuk mendapatkan berkat.2¢6 Paramak so balunon
mencerminkan kekayaan spiritual yang terjalin dalam kebersamaan dan saling
menghormati, memperkuat hubungan antarindividu dan antarkelompok. Sopan santun
dalam berbicara juga sangat dijunjung tinggi, dengan prinsip partuturon (aturan
berbicara) yang mengajarkan penghormatan melalui ucapan, seperti ungkapan ai
pangkuling i do situan ni na denggan, yang berarti tegur sapa menentukan perbuatan

25 Titik Pudjiastuti, Pandangan Masyarakat Kini Terhadap Naskah Kung Di Daerah Sumatera Utara
(Direktorat Jenderal Kebudayaan: Jakarta, 1997), 27-28.

26 Rizki Rahmadani Putri and Ninon Syofia, “Pertunjukan Tarea-Rea Sebagai Perwujudan Budaya
Tarea-Rea Di Nagari Koto Gaek Guguak Kabupaten Solok Sumatera Barat,” Laga-Laga: Jurnal Seni
Pertunjukan 9, no. 2 (October 31, 2023): 134.

Copyright© 2025; Authors | 31



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025)

baik.27

Selain itu, Paramak so balunon juga mencerminkan eklesiologi yang berpartisipasi
dalam perdamaian. Gereja dapat mengadopsi prinsip-prinsip ini untuk membangun
komunitas yang inklusif dan damai, mengutamakan pemulihan hubungan melalui saling
menghormati dan rekonsiliasi. Dengan mengedepankan penerimaan dan kasih, gereja
dapat berperan aktif menciptakan ruang perdamaian dalam masyarakat, sebagaimana
yang tercermin dalam hospitalitas gereja mula-mula, menyambut sesama dengan kasih
dan mewujudkan perdamaian dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam konteks gereja modern, integrasi nilai Paramak so balunon dan hospitalitas
dapat diimplementasikan melalui berbagai bentuk pelayanan pastoral kontekstual.
Misalnya, gereja dapat membentuk ruang dialog terbuka antaranggota jemaat yang
berbeda latar belakang untuk membahas konflik dengan prinsip musyawarah dan
rekonsiliasi. Pendekatan pastoral berbasis komunitas juga bisa dikembangkan dengan
melibatkan tokoh adat dan pemimpin gereja dalam penyelesaian konflik jemaat secara
damai. Selain itu, gereja dapat menjadikan prinsip “tikar terbuka” sebagai model
pembinaan kategorial, seperti kelompok pemuda, kaum ibu, dan lansia, untuk
menumbuhkan kebiasaan menerima perbedaan dan saling menghormati.

Kearifan Lokal sebagai Pilar Perdamaian: Identitas Eklesiologi dalam Masyarakat
Batak

Dalam konteks perdamaian, gereja sebagai agen perdamaian tidak hanya berperan
dalam menciptakan ketenangan, tetapi juga membangun hubungan yang harmonis dan
menciptakan ruang untuk penyembuhan dalam masyarakat.28 Seperti yang dijelaskan
oleh Magnis-Suseno, perdamaian adalah proses aktif yang melibatkan upaya sadar untuk
mencapai keseimbangan dan hubungan harmonis.2® Hal ini mirip dengan penciptaan
karya seni, yang membutuhkan perencanaan dan usaha.30

Dalam hal ini, konsep peacebuilding yang ditekankan oleh Chandler, Donais, Lee,
Ozerdem, dan de Coning menggarisbawahi pentingnya keterlibatan aktif masyarakat
lokal dalam proses perdamaian. Tanpa kepemilikan lokal melalui konsensus yang
diperoleh dari berbagai kelompok sosial, perdamaian tidak akan berkelanjutan.3!

Gereja dapat memainkan peran penting dalam proses transformasi konflik,

27 Dannerius Sinaga, Waston Malau, and B. A. Simanjuntak, Tata Kelakuan Tidak Diperdagangkan Di
Lingkungan Pergaulan Keluarga Dan Masyarakat Setempat Daerah Sumatera Utara (Jakarta: Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan, 1985), 26.

28 Daniela Lucia Rapisarda, Oaths of Peace Theology of Peacebuilding in Southern Sudan (New York:
Peter Lang, 2020), 99.

29 Wolfgang Dietrich, Interpretations of Peace in History and Culture (New York: Palgrave Macmillan,
2012),1-2.

30 Joshua M Hall, “Toward a New Conception of Socially-Just Peace,” in Peace, Culture, and Violence
(Leiden: BRILL, 2018), 252.

31 Sean Byrne, Civil Society, Peacebuilding, and Economic Assistance in Northern Ireland (New York:
Routledge, 2024), 10.

Copyright© 2025: Authors | 32



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian

dengan menyesuaikan ajaran dan prinsipnya dengan nilai-nilai budaya lokal,
seperti Paramak so balunon. Konsep ini memungkinkan gereja untuk menciptakan
perdamaian yang inklusif dan kontekstual. 32

Peace culture, yang digagas oleh Boulding, juga relevan diterapkan dalam konteks
ini, karena mempromosikan sikap damai melalui cara hidup, nilai, dan perilaku yang
mendukung pembangunan perdamaian tanpa kekerasan. Gereja, dengan ajaran yang
dimilikinya, dapat menjadi bagian dari konstruksipeace culture, memperkuat
perdamaian di masyarakat.33 Penting untuk dicatat bahwa keberlanjutan perdamaian
tidak hanya bergantung pada intervensi eksternal, tetapi juga pada kapasitas masyarakat
lokal dalam mengatasi konflik. Gereja perlu mendukung ketahanan komunitas melalui
pembelajaran lokal dan rekonsiliasi, menghindari regresi ke kekerasan. Hal ini
mengharuskan gereja untuk mengintegrasikan kebijaksanaan lokal dalam proses
perdamaian.3* Dengan demikian, gereja dapat merancang eklesiologi perdamaian yang
tidak hanya menekankan hubungan dengan Tuhan, tetapi juga mengintegrasikan nilai-
nilai perdamaian yang berbasis pada kebijaksanaan lokal. Perdamaian yang dimaksud
bukan hanya menghindari kekerasan, tetapi juga merupakan proses aktif yang
melibatkan musyawarah, rekonsiliasi, dan pemulihan hubungan.

Kedua konsep—Paramak so balunon dalam budaya Batak dan hospitalitas dalam
tradisi gereja mula-mula—memiliki kesamaan mendalam dalam prinsip mereka yang
mendasari perdamaian dan rekonsiliasi. Paramak so balunon mengajarkan musyawarah
dan penyelesaian damai, serta pemulihan hubungan yang rusak melalui dialog terbuka.
Sementara hospitalitas gereja mula-mula mengajarkan pentingnya menerima orang lain
dengan kasih, menciptakan ruang bagi orang yang terasing untuk kembali merasa
diterima dan aman. Kedua konsep ini menekankan bahwa perdamaian tidak hanya
terwujud dengan menghindari konflik, tetapi juga melalui upaya aktif untuk mencari
solusi bersama, yang mengarah pada rekonsiliasi dan harmoni sosial.

Gerejayang mengintegrasikan prinsip Paramak so balunon dapat mengadopsi nilai
musyawarah dan penyelesaian damai dalam setiap upaya pemulihan hubungan
antarumat, sesuai dengan ajaran hospitalitas. Dengan menyediakan ruang aman bagi
komunitas untuk berbicara, mendengarkan, dan mencapai kesepakatan, gereja berfungsi
sebagai agen perdamaian yang aktif. Prinsip ini dapat diterapkan dalam kegiatan gereja,
seperti pertemuan antarkomunitas yang berbeda, untuk membangun perdamaian yang
lebih inklusif dan kontekstual.

32 C Thiessen, Local Ownership of Peacebuilding in Afghanistan: Shouldering Responsibility for
Sustainable Peace and Development (Oakland: Lexington Press, 2013), 34.

33 E Boulding, “The Concept of Peace Culture,” in Peace and Conflict Issues after the Cold War (Paris:
UNESCO, 1992), 107.

34 Cedric de Coning, “From Peacebuilding to Sustaining Peace: Implications of Complexity for
Resilience and Sustainability,” Resilience 4, no. 3 (September 15, 2016): 166-181, 180.

Copyright© 2025; Authors | 33



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025)

Hospitalitas tidak hanya merupakan sikap pribadi atau tindakan sosial, tetapi juga
bisa menjadi strategi pastoral untuk mengatasi ketidakadilan struktural. Gereja yang
mengadopsi prinsip hospitalitas dapat mendorong transformasi sosial dengan memberi
ruang bagi suara-suara marjinal, seperti orang miskin, minoritas, dan korban kekerasan.
Dengan menjadikan mereka tamu yang terhormat dalam diskursus gereja, gereja tidak
hanya membangun harmoni internal, tetapi juga menantang sistem sosial yang eksklusif
dan diskriminatif.

Walaupun berakar dari budaya Batak, nilai-nilai universal dalam Paramak so
balunon seperti keramahtamahan, musyawarah, dan pemulihan hubungan memiliki
potensi untuk diterapkan di komunitas Kristen lain yang multikultural. Prinsip-prinsip ini
dapat dijadikan kerangka etis dalam membangun komunitas yang inklusif, tanpa
mengharuskan adopsi simbol budaya Batak secara literal. Dengan pendekatan
inkulturatif, esensi Paramak so balunon dapat diadaptasi dalam bentuk-bentuk lokal lain
sesuai konteks masing-masing gereja, sebagaimana semangat hospitalitas gereja mula-
mula yang melintasi batas etnis dan geografis.

Duduk Bersama di Atas Tikar: Hospitalitas dan Paramak so balunon dalam
Eklesiologi Perdamaian

Dalam konteks nilai-nilai perdamaian, tikar bisa dilihat sebagai simbol kesetaraan,
keterbukaan, dan inklusivitas, yang sangat sesuai dengan prinsip Paramak so balunon
dan hospitalitas. Terminologi tikar menggambarkan suatu ruang yang bersifat egaliter,
tempat di mana tidak ada hierarki, tidak ada "di depan" atau "di belakang".35 Semua orang,
tanpa memandang status atau peran sosial, duduk bersama di atas tikar, menciptakan
sebuah ruang yang nyaman bagi semua. Ini adalah representasi dari persekutuan
keluarga Allah yang sejati, di mana setiap individu memiliki tempat yang sama, diundang
untuk berbicara, mendengarkan, dan saling mendukung dalam perjalanan hidup
bersama.

Dalam tradisi Paramak so balunon, yang mengutamakan damai, tikar menjadi
simbol ruang terbuka untuk dialog dan rekonsiliasi tanpa prasangka. Di atas tikar, prinsip
kesetaraan tercermin, di mana tidak ada perbedaan antarindividu; yang ada hanyalah
usaha bersama untuk mencapai kedamaian. Dalam budaya Batak, tikar bukan hanya alas
duduk, tetapi juga simbol kebersamaan dan keterbukaan. Ketika seseorang diundang
duduk di atas tikar, mereka dihormati sebagai tamu dan diakui sebagai bagian dari
keluarga besar, tanpa memandang status atau latar belakang. Ini mencerminkan sikap
inklusif masyarakat Batak yang menjunjung prinsip tungku tigo sajarangan—bersatu
dalam kebersamaan, di mana setiap individu saling memberi dan menerima dengan
penghargaan.

35 Margie 1. Ririhena-de Wanna, Merajut Identitas Eklesiologi Di Seputar Konflik Lombok (Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2016), 218.

Copyright© 2025: Authors | 34



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian

Sama halnya dengan hospitalitas dalam tradisi gereja mula-mula, di mana
keramahtamahan melibatkan penerimaan penuh terhadap yang lain tanpa
syarat. Tikar mencerminkan prinsip hospitalitas yang memberikan ruang bagi setiap
orang untuk merasa diterima, dihargai, dan terlibat dalam komunitas yang saling
menghormati. Ketika gereja mengadopsi hospitalitas sebagai bagian dari eklesiologinya,
gereja menciptakan ruang yang luas sepertitikar, di mana semua umat, tanpa
memandang latar belakang atau perbedaan, duduk bersama dalam kebersamaan. Dalam
ruang seperti ini, perdamaian bisa terwujud, karena setiap individu merasa diterima dan
dihargai dalam persekutuan keluarga Allah.

Dengan demikian, tikar eklesiologi bukan hanya sekadar tempat duduk, tetapi
juga simbol perdamaian—ruang yang membebaskan dari struktur hierarkis dan
memungkinkan interaksi yang harmonis. Gereja, dengan mengintegrasikan Paramak so
balunon dan hospitalitas, dapat menciptakan persekutuan yang tidak hanya berbasis
pada ajaran teologis, tetapi juga pada praktik perdamaian. Di atas "tikar" Paramak so
balunon dan hospitalitas, baik di dalam gereja maupun dalam masyarakat yang lebih luas,
gereja diajak untuk membangun sebuah keluarga Allah yang saling mendukung dan
memperkuat satu sama lain dalam perjalanan menuju kedamaian yang berkelanjutan.

Meskipun Paramak so balunon dan hospitalitas memiliki nilai luhur, keduanya
tidak lepas dari tantangan dan kelemahan. Dalam praktiknya, Paramak so balunon bisa
menjadi eksklusif jika hanya dimaknai dalam kerangka etnosentris, sehingga perlu
reinterpretasi agar inklusif secara lintas budaya. Sementara itu, hospitalitas yang bersifat
romantis bisa gagal ketika dihadapkan pada konflik yang struktural dan mendalam. Ada
risiko bahwa keramahtamahan disalahartikan sebagai sikap pasif atau kompromistis
yang tidak menyentuh akar ketidakadilan. Oleh karena itu, dibutuhkan pemahaman kritis
dan kontekstual agar keduanya benar-benar menjadi alat transformasi sosial dan
spiritual.

4. Kesimpulan

Dunia saat ini menghadapi tantangan besar dalam membangun perdamaian, di
mana konflik dan ketegangan sosial sering menghambat hubungan antarindividu dan
antarkelompok. Eklesiologi memiliki peran penting dalam membentuk identitas gereja
yang mendukung perdamaian. Salah satu nilai penting yang bisa diintegrasikan adalah
kearifan lokal, khususnya konsep Paramak so balunon dari budaya Batak, yang
mengajarkan prinsip musyawarah, penyelesaian damai, dan pemulihan hubungan. Nilai
ini sejalan dengan tradisi keramahtamahan dalam gereja mula-mula yang
mengedepankan inklusivitas, kedamaian, dan penerimaan terhadap perbedaan. Dengan
menggabungkan kedua prinsip ini, gereja dapat memperkuat perannya sebagai agen
perdamaian yang sensitif terhadap konteks lokal dan memberikan solusi praktis dalam

Copyright© 2025; Authors | 35



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 6, No 1 (Juni 2025)

kehidupan bermasyarakat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa menggabungkan nilai-
nilai kearifan lokal dalam eklesiologi dapat memperkaya pemahaman kita tentang
perdamaian yang berkelanjutan. Penelitian selanjutnya diharapkan dapat mengkaji lebih
mendalam implementasi nilai-nilai ini dalam praktik pastoral di gereja serta dampaknya
terhadap pembentukan komunitas yang lebih harmonis dan damai.

Penelitian selanjutnya diharapkan tidak hanya mengeksplorasi aspek teologis dan
kultural dari Paramak so balunon dan hospitalitas, tetapi juga mengkaji praktik
implementasi nilai-nilai ini dalam konteks pastoral gereja. Rekomendasi konkret yang
dapat dilakukan oleh gereja meliputi pengadopsian prinsip musyawarah dalam
pengambilan keputusan, pembukaan ruang dialog lintas komunitas, serta pembentukan
pelayanan khusus untuk menyambut dan mendampingi kelompok-kelompok rentan.
Gereja juga diundang untuk menumbuhkan etika 'tikar terbuka' sebagai simbol
penerimaan radikal terhadap mereka yang berbeda. Dengan demikian, gereja dipanggil
menjadi ruang di mana rekonsiliasi dan perdamaian tidak berhenti pada tataran wacana,
melainkan mewujud nyata dalam praktik kehidupan sehari-hari.

Daftar Pustaka

Bender, Kimlyn ], and D Stephen Long. T&T Clark Handbook of Ecclesiology. London: T&T
Clark, 2020.

Bolchazy, Ledislaus ]. Hospitality in Early Rome: Livy’s Concept of Its Humanizing Force.
[llinois: Ares Publisher, 1997.

Boulding, E. “The Concept of Peace Culture.” In Peace and Conflict Issues after the Cold War.
Paris: UNESCO, 1992.

Byrne, Sean. Civil Society, Peacebuilding, and Economic Assistance in Northern Ireland. New
York: Routledge, 2024.

Cockayne, Joshua. Explorations in Analytic Ecclesiology: That They May Be One. Oxford:
Oxford University Press, 2023.

de Coning, Cedric. “From Peacebuilding to Sustaining Peace: Implications of Complexity
for Resilience and Sustainability.” Resilience 4, no. 3 (September 2016): 166-181.

Cram, Ronald H. “Beyond Tolerance: Radical Dialogue in an Era of Expanding Religion.” In
Memperlengkapi Bagi Pelayanan Dan Pertumbuhan. Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2002.

Derrida, Jacques. Of Hospitality. Standford: Standford University, 2002.

Dietrich, Wolfgang. Interpretations of Peace in History and Culture. New York: Palgrave
Macmillan, 2012.

Gudme, Anne Katrine de Hemm. Hospitality in the Hebrew Bible. London: Bloomsbury
Academic, 2022.

Hall, Joshua M. “Toward a New Conception of Socially-Just Peace.” In Peace, Culture, and
Violence. Leiden: BRILL, 2018.

Hammersley, Martyn. What Is Qualitative Research? London: Bloomsbury Publishing,
2013.

Hershberger, Michele. A Christian View of Hospitality: Expecting Surprises. New York:
Herald Pr, 1999.

Hultgren, Arland ]. The Parables of Jesus: A Commentary. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans,

Copyright© 2025: Authors | 36



Julius Stefanus Sibagariang: Merakit Identitas Eklesiologi Perdamaian

2000.

Kipp, Rita Smith. The Batak: Flomboyant Peoples of the Highlands. Illinois: Passport Books,
1991.

Lumbantobing, Andar M. Makna Wibawa Jabatan Dalam Gereja Batak (The Meaning of
Authority in the Batak Church). Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1996.

Mackenzie, Ed. “Transforming Hospitality in the Theology of Paul: Lessons for Today’s
Church.” Christian Education Journal: Research on Educational Ministry 20, no. 1
(April 2023): 104-116.

Miller, Marlin E. The Church’s Peace Witness. Grand Rapids, Michigan: Wm. B. Eerdmans
Publishing Co, 1994.

Newman Jr, Barclay M. Kamus Yunani-Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004.

Pangaribuan, Tagor. Hata Do Parsimboraan. Medan: Universitas Sumatera Utara, 2018.

Posada-Téllez, Alejandro. “Making Peace with God: What Place for Religion in United
Nations Mediation?” International Peacekeeping 31, no. 4 (August 2024): 442-472.

Pudjiastuti, Titik. Pandangan Masyarakat Kini Terhadap Naskah Kung Di Daerah Sumatera
Utara. Direktorat Jenderal Kebudayaan: Jakarta, 1997.

Putri, Rizki Rahmadani, and Ninon Syofia. “Pertunjukan Tarea-Rea Sebagai Perwujudan
Budaya Tarea-Rea Di Nagari Koto Gaek Guguak Kabupaten Solok Sumatera Barat.”
Laga-Laga : Jurnal Seni Pertunjukan 9, no. 2 (October 2023): 134.

Rapisarda, Daniela Lucia. Oaths of Peace Theology of Peacebuilding in Southern Sudan. New
York: Peter Lang, 2020.

Salu, Syani B. Rante, Harls E.R. Siahaan, Nunuk Rinukti, and Agustin Soewitomo Putri.
“Early Church Hospitality-Based Pentecostal Mission in the Religious Moderation
Frame of Indonesia.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79,n0.1 (2023): 1-
6.

Sinaga, Dannerius, Waston Malau, and B. A. Simanjuntak. Tata Kelakuan Tidak
Diperdagangkan Di Lingkungan Pergaulan Keluarga Dan Masyarakat Setempat
Daerah Sumatera Utara. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1985.

Situmorang, Sariasi. “Konsep Paramak so balunon Dalam Budaya Batak Toba: Sebuah
Upaya Tafsir Seeing Through Terhadap Kisah Maria Dan Marta (Lukas 10: 38-42).”
Jurnal Diakonia 1, no. 2 (2024): 75-94.

Surbakti, Pelita Hati. Yang Terutama Dalam Amanat Agung: Sebuah Pencarian Makna Kata
Terein Dalam Matius 28:20a. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017.

Tembang, Setblon. “Mewujudkan Moderasi Beragama Di Tengah Masyarakat
Multikultural Berdasarkan Hospitalitas Kristen Dalam Yohanes 4:1-30.” Melo: Jurnal
Studi Agama-agama 3, no. 2 (2023): 107-127.

Thiessen, C. Local Ownership of Peacebuilding in Afghanistan: Shouldering Responsibility
for Sustainable Peace and Development. Oakland: Lexington Press, 2013.

Wanna, Margie 1. Ririhena-de. Merajut Identitas Eklesiologi Di Seputar Konflik Lombok.
Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016.

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research Methods). Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia, 2008.

Copyright© 2025; Authors | 37



