
 
 

 

 

   

Copyright© 2024; Authors | 112  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 

4.0 International (CC BY-SA 4.0) 

SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 

ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online) DOI: 10.34307/sophia.v5i2.296 
Volume 5, No 2, Desember 2024; (112-126) Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id   

 
  

Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah 

Huma Betang di Kalimantan Tengah 
 

Sharon Michelle O. Pattiasina 
Institut Agama Kristen Negeri Palangka Raya, Palangka Raya, Indonesia 
michellepattiasina1013@gmail.com  
 
 
Abstract: In the context of diversity, the Dayak community engages in interfaith 

encounters based on the philosophy of Huma Betang. Referring to this, this paper 

analyzes the religiosity of the Dayak community in interfaith contexts based on the 

Huma Betang philosophy and constructs a model of interfaith dialogue rooted in local 

wisdom in Central Kalimantan. This study uses a qualitative method with a 

phenomenological approach and a descriptive-analytical type. The research findings 

reveal that the Huma Betang philosophy plays a significant role for the Dayak 

community. It serves as the foundation for social-religious practices that emphasize 

humanity and hospitality, which shape the religiosity of the Dayak people in Central 

Kalimantan. In this case, religiosity based on the Huma Betang philosophy fosters 

humanistic dialogue. The Dayak community practices this humanistic dialogue in both 

formal and non-formal spaces, grounded in values of humanity and harmony. Thus, the 

humanistic dialogue model based on Huma Betang plays a crucial role in maintaining 

interfaith harmony. 

 

Keywords: dayak, humanistic dialogue, huma betang philosophy, interfaith, religiosity 
 

Abstrak: Dalam konteks keberagaman, masyarakat Dayak melakukan perjumpaan 
lintas agama dengan didasarkan falsafah Huma Betang. Merujuk pada hal tersebut, 
tulisan ini menganalisis religiositas masyarakat Dayak lintas agama berbasis falsafah 
Huma Betang dan mengonstruksi model dialog antar agama berbasis kearifan lokal di 
Kalimantan Tengah. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 
pendekatan fenomenologi dan jenis deskriptif-analisis. Hasil penelitian menemukan 
bahwa falsafah Huma Betang memiliki peran yang penting bagi masyarakat Dayak. 
Falsafah Huma Betang sebagai landasan praktik kehidupan sosial keagamaan yang 
menekankan pada aspek kemanusiaan dan hospitalitas. Hal inilah yang membentuk 
religiositas masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah. Dalam hal ini, religiositas 
berbasis falsafah Huma Betang membentuk dialog humanistik. Masyarakat Dayak 
mempraktikkan dialog humanistik di ruang perjumpaan formal dan non-formal 
dengan berlandaskan pada nilai kemanusiaan dan keharmonisan. Dengan demikian, 
model dialog humanistik berbasis Huma Betang berperan penting dalam merawat 
kerukunan umat beragama. 
 
Kata kunci: dayak, dialog humanistik, falsafah huma betang, lintas agama, religiositas 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
Article History 

 
Received 

09 November 2024 

 
Revised 

16 Desember 2024 

 
Accepted 

17 Desember 2024 

mailto:michellepattiasina1013@gmail.com


Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang  

 
 

Copyright© 2024; Authors | 113  

 

1. Pendahuluan 

Karakteristik masyarakat heterogen menggambarkan konteks kehidupan sosial 

yang pluralis. Hal ini menunjukan bahwa terdapat keberagaman suku, ras, budaya dan 

agama.1 Realitas keberagaman masyarakat tidak hanya menciptakan tantangan dalam 

membangun kesatuan, tetapi juga dapat menjadi kekuatan dalam mengkonstruksikan 

ruang-ruang dialog yang transformatif. Merujuk pada hal tersebut, maka konteks 

pluralisme telah menjadi ciri esensial dari kehidupan bermasyarakat di Indonesia. Effendi 

menegaskan bahwa pluralism menekankan pada sikap keterbukaan dan memiliki cara 

pandang yang menerima setiap perbedaan.2 Pluralisme merujuk pada suatu realitas 

keberagaman yang empiris dan mengandung nilai-nilai transformatif. Realitas seperti ini 

menjadi bagian dari bentuk kesadaran yang diaktualisasikan dalam ruang kesetaraan 

secara universal.3 Konteks masyarakat yang plural juga dapat ditemukan dalam realitas 

kehidupan sosial keagamaan di Kalimantan Tengah. 

Pada dasarnya, masyarakat lokal di Kalimantan Tengah dikenal dengan sebutan 

orang Dayak. Penyebutan tersebut telah menjadi bentuk ikatan kolektif yang didasarkan 

pada nilai, norma, kebiasaan dan juga identitas kesukuan, yakni suku Dayak.4 Dalam 

realitas kesukuan, orang Dayak telah hidup di tengah keberagaman sub-suku dengan 

tradisi dan bahasa yang berbeda-beda. Bahkan dalam ruang sosial keagamaan, 

masyarakat Dayak telah hidup secara berdampingan dengan realitas lintas agama. Secara 

historis, masyarakat suku Dayak menganut kepercayaan lokal yang dikenal dengan 

sebutan Kaharingan. Akan tetapi, seiring dengan perkembangan kehadiran agama-agama 

besar di Indonesia, khususnya agama Islam, Kristen dan Hindu membuat sebagian 

masyarakat Dayak beralih dan menganut agama-agama tersebut. Hal ini juga mudah 

untuk terjadi ketika masyarakat Dayak memiliki pola hidup yang nomaden sejak zaman 

dahulu. Bahkan pada konteks sekarang ini, realitas keberagaman agama tersebut masih 

ditemukan. Berdasarkan data Badan Pusat Statistik, demografi Kalimantan Tengah tidak 

hanya terdiri dari masyarakat suku Dayak, melainkan juga mencakup beragam suku 

seperti Madura, Batak, Ambon, Jawa, Manado, dan Papua. Dalam hal seperti ini, 

masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah membangun pola hidup berdampingan dengan 

para pendatang yang memiliki keberagaman agama dan budaya. Dengan demikian, dapat 

dikatakan bahwa konteks masyarakat Kalimantan Tengah menggambarkan realitas 

multikultural dan multireligius. 

 
1 Philip Suciadi Chia, “Pancasila and Covenantal Pluralism in Indonesia: A Historical Approach,” 

Transformation: An International Journal of Holistic Mission Studies 39, no. 2 (April 30, 2022): 91–98. 
2 Djohan Effendi, Pluralisme dan Kebebasan Beragama (Yogyakarta: Interfidei, 2010), 5. 
3 John A. Titaley, Religiositas Di Alinea Tiga: Pluralisme, Nasionalisme Dan Transformasi Agama-

Agama (Salatiga: Satya Wacana Press, 2013), 169. 
4 Yekti Maunati, Identitas Dayak: Komodifikasi Dan Politik Kebudayaan (Yogyakarta: LkIS, 2004), 8. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 114  

Salah satu kekuatan mendasar yang dimiliki oleh masyarakat Dayak dalam 

menjaga keberagaman beragama yang dimiliki ialah falsafah Huma Betang. Dalam 

penelusuran yang dilakukan, penulis menemukan bahwa penelitian tentang Huma Betang 

telah diteliti oleh beberapa penulis terdahulu. Penelitian tersebut antara lain ialah Huma 

Betang Philosophy Based on Social Studies Learning Through E-Book Application;5 Filosofi 

Huma Betang dan Keberagaman Masyarakat Dayak;6 Internalisasi Kearifan Lokal Huma 

Betang Sebagai Upaya Pencegahan Paham Radikalisme;7 dan Huma Betang-Based 

Resolution of Mining Land Conflicts: Belom Bahadat Legal Culture of Bakumpai Dayak 

Community in Central Kalimantan, Indonesia.8 Setelah menelaah, penulis menemukan 

bahwa para peneliti terdahulu mengkaji tentang nilai-nilai yang terdapat dalam Huma 

Betang.  

Penelitian yang dilakukan oleh Herman et al., menunjukan bahwa falsafah Huma 

Betang dapat diintegrasikan dalam bidang pendidikan dasar melalui aplikasi e-book. Hal 

ini dilakukan dengan tujuan untuk dapat menerapkan nilai-nilai falsafah Huma Betang 

pada pembelajaran nasional. Herman mengemukakan dalam tulisannya bahwa falsafah 

Huma Betang memiliki pemaknaan nilai yang dapat diinternalisasikan dengan proses 

pembelajaran yang menekankan pada nilai-nilai karakter dan moralitas. Oleh sebab itu, 

falsafah Huma Betang dapat diintegrasikan dengan pendidikan karakter dalam sistem 

pembelajaran masa kini. Pada penelitian berikutnya, Simatupang dan Beka menekankan 

pada implementasi falsafah Huma Betang dalam ruang konflik Dayak-Madura. Apabila 

dikaji lebih mendalam, tulisan ini tidak memberikan suatu kebaruan bagi konteks masa 

kini, sebab penulis masih lebih membahas pada konteks konflik yang sudah terjadi sejak 

tahun 2001. Simatupang dan Beka menjadikan falsafah Huma Betang sebagai rumah 

bersama yang menaungi kehidupan orang Dayak, namun belum menunjukan dampak 

bagi masyarakat non-Dayak agar dapat merekonsiliasi konflik yang terjadi.  

Selain itu, penelitian yang dilakukan oleh Solikin menekankan pada upaya 

pencegahan radikalisme di kalangan mahasiswa dengan menerapkan nilai-nilai falsafah 

Huma Betang. Sedangkan, penelitian yang dilakukan oleh Wiguna menekankan pada 

implementasi falsafah Huma Betang sebagai resolusi dalam penyelesaian konflik. Hal ini 

menunjukan bahwa falsafah Huma Betang dapat menjadi dasar yuridis berbasis kearifan 

lokal masyarakat Dayak. Berdasarkan telah terhadap penelitian-penelitian terdahulu, 

penulis menemukan bahwa belum ada kajian yang menganalisis religiositas masyarakat 

 
5 Herman Herman et al., “Huma Betang Philosophy Based on Social Studies Learning Through E-

Book Application,” The Innovation of Social Studies Journal 4, no. 1 (September 21, 2022): 34. 
6 M Simatupang and M. Beka, “Filosofi Huma Betang Dan Keberagaman Masyarakat Dayak,” 

Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 1, no. 1 (2022): 39–47. 
7 Asep Solikin, “Internalisasi Kearifan Lokal Huma Betang Sebagai Upaya Pencegahan Paham 

Radikalisme,” Pedagogik: Jurnal Pendidikan 19, no. 1 (March 25, 2024): 28–39. 
8 Teguh Musa Wiguna, Absori, Suriansyah Murhaini, and Arief Budiono, “Huma Betang-Based 

Resolution of Mining Land Conflicts: Belom Bahadat Legal Culture of Bakumpai Dayak Community in Central 
Kalimantan, Indonesia,” Lex localis - Journal of Local Self-Government 22, no. 3 (July 31, 2024): 47–65. 



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang  

 
 

Copyright© 2024; Authors | 115  

 

Dayak berbasis falsafah Huma Betang sebagai dasar konstruksi model dialog antar agama 

dalam bingkai kearifan lokal. Kajian-kajian terdahulu lebih menekankan pada penerapan 

nilai-nilai falsafah Huma Betang dalam sudut pandang kultural dan pendidikan. Oleh 

sebab itu, tulisan ini melibatkan pemahaman tentang penerapan falsafah Huma Betang 

dalam kehidupan masyarakat Dayak sebagai dasar dalam membangun dialog berbasis 

kearifan lokal. 

Religiositas memiliki hubungan dengan pengalaman hidup manusia yang 

diekspresikan secara kolektif dalam sebuah komunitas atau organisasi.9  Religiositas juga 

merujuk pada suatu keadaan manusia untuk memahami dan menerapkan nilai-nilai luhur 

dalam kehidupan setiap hari secara berdampingan dengan orang lain.10 Oleh sebab itu, 

tulisan ini menganalisis religiositas masyarakat Dayak dalam serangkaian kegiatan dalam 

ruang lintas agama yang tidak terpisahkan dari eksistensi kesukuan di Kalimantan 

Tengah. Religiositas masyarakat Dayak dikonstruksikan dengan mempertimbangkan 

penghayatan kepercayaan dan pengalaman beragama bersama orang-orang yang 

berbeda agama. 

Berdasarkan realitas di atas, penulis melihat bahwa perlu untuk dikaji lebih 

mendalam terkait dinamika kehidupan masyarakat Dayak yang menghidupi falsafah 

Huma Betang sebagai kekuatan dalam ruang perjumpaan sosial keagamaan di Kalimantan 

Tengah. Hal ini akan membantu penulis untuk mengonstruksikan religiositas masyarakat 

Dayak lintas agama berbasis falsafah Huma Betang. Bahkan temuan tersebut juga akan 

menjadi landasan untuk menelisik lebih dalam terkait model dialog antar agama berbasis 

kearifan lokal. Tulisan ini didasarkan pada dua pertanyaan mendasar, yakni bagaimana 

konstruksi model dialog antar agama berbasis kearifan lokal di Kalimantan Tengah? 

Dengan demikian, tulisan ini bertujuan untuk menganalisis religiositas masyarakat Dayak 

lintas agama berbasis falsafah Huma Betang dan mengkonstruksikan model dialog antar 

agama berbasis kearifan lokal di Kalimantan Tengah. 

 
2. Metode Penelitian  

Tulisan ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan 

sosiologi agama. Penggunaan pendekatan ini bertujuan untuk memahami fenomena 

keagamaan dalam konteks sosial, budaya, dan struktur masyarakat.11 Penelitian ini 

menggunakan jenis deskriptif analisis, sehingga peneliti harus dapat berinteraksi secara 

 
9 Jumal Ahmad, Religiositas: Refleksi Dan Subjektivitas Keagamaan (Yogyakarta: Deepublish Budi 

Utama, 2020), 156. 
10 Ujam Jaenudin and Tahrir Tahrir, “Studi Religiositas, Budaya Sunda, Dan Perilaku Moral Pada 

Masyarakat Kabupaten Bandung,” Jurnal Psikologi Islam dan Budaya 2, no. 1 (April 30, 2019): 1–8. 
11 Philip Adu and Anthony D. Miles, Research Methods: A Step-By-Step Guide to Writing Up Your 

Research in the Social Sciences (New York: Routledge Publiser, 2024), 67. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 116  

langsung dengan informan dan melakukan observasi terhadap fenomena yang terjadi.12 

Penelitian ini menggunakan beberapa teknik, yakni observasi, wawancara, dan 

dokumentasi. Pada teknik yang pertama, peneliti akan melakukan observasi dengan 

menggunakan instrumen ceklist yang telah disusun. Instrumen tersebut memuat 

dinamika kehidupan masyarakat Dayak dalam ruang perjumpaan lintas agama di 

Kalimantan Tengah. Pada teknik yang kedua, peneliti akan melakukan wawancara secara 

mendalam dengan para informan. Pertanyaan yang disusun pada instrumen bersifat 

terbuka sehingga dapat membantu informan untuk memberikan pendapat. Adapun yang 

menjadi informan dalam penelitian ini ialah Dewan Adat Dayak di Kalimantan Tengah, 

Tokoh Agama Islam, Kristen dan Kaharingan; Forum Kerukunan Umat Beragama; dan 

beberapa orang Dayak di Kalimantan Tengah. Pada teknik yang ketiga, peneliti akan 

menggunakan teknik dokumentasi dengan instrumen ceklist untuk dapat memperoleh 

data tentang falsafah Huma Betang melalui buku, literatur sejarah, dan data jumlah 

penduduk.  

Data penelitian yang telah diperoleh akan dilanjutkan pada proses analisis dengan 

menggunakan tiga teknik, yakni reduksi data, display atau penyajian data dan 

kesimpulan.13 Pada teknik yang pertama, penulis akan mereduksi data-data yang telah 

diperoleh dengan cara memilah dan menggolongkan hal-hal penting terkait falsafah 

Huma Betang dalam realitas kehidupan masyarakat Dayak. Penulis akan mengidentifikasi 

data-data yang memiliki makna penting dalam konteks Huma Betang, dan realitas 

kehidupan masyarakat lintas agama di Kalimantan Tengah sebagai data yang valid. Pada 

teknik yang kedua, penulis akan melakukan penyajian data. Dalam hal ini, penulis akan 

menyajikan data-data yang telah direduksi dalam bentuk uraian deskriptif dan 

melakukan proses analisis secara kritis serta sistematis. Teknik ini membantu 

mengekstrak tema-tema utama dari data yang dikumpulkan melalui proses wawancara 

atau observasi lapangan. Penulis akan menganalisis temuan-temuan tentang Huma 

Betang yang dihidupi oleh masyarakat Dayak. Berdasarkan data analisis tersebut, penulis 

akan mengonstruksikan model dialog antar agama berbasis kearifan lokal di Kalimantan 

Tengah. Setelah itu, penulis akan menggunakan teknik yang terakhir, yakni penarikan 

kesimpulan. Teknik ini akan dilakukan berdasarkan data yang telah dianalisis agar dapat 

menjawab tujuan penelitian, sehingga tulisan ini dapat menyampaikan religiositas 

masyarakat Dayak lintas agama berbasis falsafah Huma Betang dan membangun dialog 

antar agama yang kontekstual di Kalimantan Tengah. 

 

 

 
12 John W. Creswell, Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Mixed (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2010), 28. 
13 Helmuth Y. Bunu, Metodologi Penelitian Kualitatif Kontemporer (Jakarta: Jenggala Pustaka Utama, 

2015), 170. 



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang  

 
 

Copyright© 2024; Authors | 117  

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Falsafah Huma Betang: Dasar Kolektivitas Orang Dayak 

Falsafah memiliki hubungan secara mendasar dengan suatu kebenaran yang 

melandasi kehidupan manusia. Falsafah dipahami sebagai bentuk gagasan atau 

pandangan yang lahir dari kesadaran kolektif masyarakat.14 Dalam hal ini, falsafah juga 

memiliki keterkaitan dengan nilai-nilai yang dikonstruksikan dari realitas pengalaman 

manusia secara bersama. Merujuk pada realitas tersebut, masyarakat Dayak di 

Kalimantan Tengah memiliki falsafah kehidupan yang diterapkan hingga saat ini, yakni 

Huma Betang. 

Secara historis, Huma Betang adalah rumah adat Dayak yang dibangun dengan 

ukuran besar, tinggi, dan panjang.15 Dalam tuturan Dewan Adat Dayak Kalimantan 

Tengah, Huma Betang dikenal dengan sebutan Rumah Panjang yang ditempati oleh 

sejumlah keluarga tanpa membedakan latar belakang kehidupan.16 Oleh sebab itu, Huma 

Betang dijadikan sebagai ikon masyarakat Dayak yang memiliki nilai-nilai kehidupan di 

dalamnya. Kebersamaan yang dibangun dalam ruang kehidupan di Rumah Betang 

menjadi terpelihara melalui landasan hidup orang Dayak yang secara kolektif disebut 

falsafah Huma Betang. Hal ini berarti bahwa falsafah Huma Betang merupakan prinsip 

hidup yang terbentuk atas dasar kesadaran kolektif akan kebersamaan di masa lampau. 

Falsafah Huma Betang mengandung nilai, norma, hukum adat, moral dan 

kebiasaan yang dijadikan sebagai pandangan hidup bagi masyarakat Dayak. Bahkan 

unsur-unsur tersebut juga dapat dikatakan sebagai identitas kultural masyarakat Dayak 

di Kalimantan Tengah.17 Falsafah Huma Betang merupakan gagasan budaya yang telah 

hadir sejak lama melalui pengalaman hidup bersama di rumah panjang dan 

diimplementasikan oleh masyarakat Dayak hingga kini tanpa memandang latar belakang 

agama, sosial, ekonomi dan lain sebagainya. Falsafah Huma Betang menjadi ilmu 

kehidupan yang membentuk ikatan genealogis dalam ruang budaya serta emosional 

masyarakat Dayak. Selain itu, falsafah Huma Betang juga menekankan pada cara hidup 

yang berada dalam situasi damai dan anti-kekerasan antar sesama. Dalam falsafah Huma 

Betang terdapat empat pilar utama, yakni nilai gotong-royong; kebersamaan; toleransi; 

dan hidup berdampingan antar agama secara rukun.18 Oleh sebab itu, dengan mengacu 

pada realitas keberagaman agama yang dianut oleh masyarakat Dayak, maka falsafah 

 
14 Petrus Poerwadi and Misnawati, Deder Dan Identitas Kultural Dayak Ngaju (Bogor: Guepedia, 

2021), 63. 
15 John Retei Alfri Sandi, Lembaga Adat Dan Hak-Hak Adat Masyarakat Dayak Dalam Pusaran Politik 

(Banten: An1mage, 2019), 175. 
16 Laksmi K. Wardani, Ronald H.I. Sitindjak, and Poppy F. Nilasari, “Sustainability of Betang House’s 

Cultural Wisdom in Central Kalimantan,” KnE Social Sciences (September 2, 2020), 47-49. 
17 H. Syaikhu, Internalisasi Hukum Waris: Menakar Sistem Hukum Waris Dalam Budaya Kearifan 

Lokal (Yogyakarta: K-Media, 2020), 172. 
18 Noor Hamidah and Tataw Wijaya Garib, Betang: Tipomorfologi Pemukiman Kalimantan Tengah 

(Yogyakarta: Kanisius, 2019), 5. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 118  

Huma Betang juga dipahami sebagai penyokong hubungan multireligius.  

Pelu dan Tarantang menegaskan bahwa falsafah Huma Betang memiliki empat 

nilai yang dijadikan sebagai pilar kehidupan, yakni kebersamaan, kejujuran, kesetaraan 

dan toleransi.19 Sejalan dengan hal tersebut, Dewan Adat Dayak Kalimantan Tengah 

mengemukakan bahwa falsafah Huma Betang memiliki empat nilai yang menjadi 

landasan hidup bersama sebagai orang Dayak, yakni kejujuran, kesetaraan, ketaatan 

terhadap hukum adat, dan musyawarah mufakat. Bahkan falsafah Huma Betang juga 

memiliki kaitan dengan ajaran belom bahadat yang berarti hidup bertata krama atau 

hidup beradat; dan belum penyang hinje simpe yang diartikan sebagai hidup dalam situasi 

yang damai, penuh dengan toleransi, tercipta kesetaraan dan selalu membangun 

kebersamaan di tengah keberagaman. Nilai-nilai ini termanifestasi dalam praktik hidup 

masyarakat Dayak sejak masa lampau hingga masa kini. Bahkan dalam konteks 

keberagaman dan hidup berdampingan lintas agama, masyarakat Dayak mendasarkan 

tatanan hidup yang membangun kerukunan dan damai, saling bergotong royong, dan 

menciptakan suasana kekeluargaan yang harmonis. Berdasarkan nilai-nilai tersebut, 

maka falsafah Huma Betang memiliki peran penting dalam kehidupan masyarakat Dayak 

di Kalimantan Tengah. 

 

Peran Falsafah Huma Betang dalam Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama 

Falsafah Huma Betang memiliki peran yang sangat penting dalam tatanan 

kehidupan masyarakat Dayak. Hal ini juga dapat ditemukan dalam praktik hidup 

beragama ketika masyarakat Dayak melibatkan diri pada ruang-ruang perjumpaan lintas 

agama. Dalam penelusuran yang dilakukan, penulis menemukan bahwa konteks sosial 

keagamaan Kalimantan Tengah yang heterogen memberikan peluang bagi masyarakat 

untuk melakukan interaksi lintas agama dan budaya dalam aktivitas keseharian. Realitas 

ini didasarkan pada pedoman hidup orang Dayak yang mengedepankan karakteristik 

kebersamaan, saling menghargai, dan mengedepankan solidaritas dalam kehidupan 

sosial keagamaan. Oleh sebab itu, falsafah Huma Betang menciptakan relasi inklusivitas 

yang terjalin antar individu dalam kehidupan bersama yang harmonis sehingga turut 

mempengaruhi aspek religiositas masyarakat Dayak.  

Realitas keberagaman orang Dayak dalam ruang perjumpaan lintas agama juga 

dapat ditemukan melalui pengakuan salah seorang Kristen-Dayak yang menyatakan 

bahwa: 

Saya adalah seorang Dayak yang dulu tinggal di pinggiran sungai Kahayan. Saya 

dibesarkan dalam keluarga yang menganut kepercayaan Kaharingan. Kini saya 

sudah beralih ke agama Kristen. Keluarga besar saya terdiri dari agama Islam, 

Kristen, dan Hindu Kaharingan. Akan tetapi, kami tidak pernah mengalami 

 
19 Anggia Amanda Lukman, “Pewarisan Nilai Sebagai Pembentuk Kepribadian Berkarakter Melalui 

Falsafah Huma Betang Suku Dayak Kalimantan,” SOSIETAS 8, No. 1 (August 16, 2018), 455. 



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang  

 
 

Copyright© 2024; Authors | 119  

 

percekcokan karena memiliki ajaran agama yang berbeda-beda. 

Selain itu, realitas keberagaman masyarakat Dayak Ngaju juga disampaikan oleh salah 

seorang Dayak Ngaju Kaharingan yang mengatakan bahwa:  

Sejak dahulu, orang Dayak menganut kepercayaan Kaharingan. Dalam proses yang 

panjang serta dipengaruhi oleh masuknya agama-agama resmi ke Kalimantan 

Tengah, maka orang Dayak menyikapi hal tersebut dengan cara berpindah agama. 

Hal ini terjadi karena saat itu, Kaharingan tidak diakui sebagai agama resmi. 

Bahkan, kalau dilihat dari penghuni rumah Betang, maka akan ditemukan orang-

orang yang berbeda agama di dalamnya, mereka tinggal bersama tanpa ada 

masalah yang terjadi. Memang saya tidak tanggal langsung di rumah tersebut. 

Namun menurut tuturan orang tua saya sebagai pejuang Dayak Kaharingan, 

mereka menceritakan seperti itu kepada kami sebagai anak-anak. 

Berdasarkan data di atas, maka dapat disimpulkan bahwa keberagaman agama bukan 

merupakan sesuatu yang baru bagi masyarakat Dayak. Mereka telah bertumbuh dalam 

berbagai konteks perbedaan sejak lama dan bahkan hal tersebut turut membentuk gaya 

hidup sebagai orang Dayak. Dalam hal ini, masyarakat Dayak menganut prinsip hidup 

yang terbuka dan saling menerima terhadap agama-agama lain. Perbedaan agama yang 

terjadi dalam realitas kehidupan mereka juga menjadi modal sosial yang membentuk 

identitas Dayak Ngaju. Oleh sebab itu, salah satu konsekuensi dari hal tersebut ialah 

mampu menjaga dan melestarikan keberagaman sebagai bentuk tanggung jawab moral 

terhadap kesatuan hidup bersama.20 

Eksistensi masyarakat Dayak dalam konteks keberagaman agama 

mengindikasikan bahwa mereka sangat menghidupi falsafah Huma Betang. Artinya 

bahwa nilai-nilai yang diperoleh melalui kesadaran kolektif ketika tinggal dan hidup 

bersama di Huma Betang turut mempengaruhi pola hidup mereka di masa kini. Salah 

satunya ialah nilai toleransi yang sudah terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat 

Dayak secara personal maupun komunal. Oleh sebab itu, hidup dalam keberagaman 

agama tidak akan menimbulkan polemik antar sesama, melainkan menjadi suatu 

perwujudan untuk menciptakan persatuan. Hal inilah yang kemudian menjadi suatu 

temuan bahwa tidak selamanya perbedaan menghadirkan perpecahan. Sebab perbedaan 

juga dapat menjadi kekuatan yang membentuk persatuan dalam suatu memori kolektif 

atas pengalaman hidup bersama. Dengan demikian, falsafah Huma Betang telah mengakar 

dalam diri masyarakat Dayak sehingga melahirkan sikap-sikap hidup yang saling 

menghargai, saling menghormati, saling mendukung dan penuh keramahan terhadap 

setiap perbedaan yang ada.  

 
20 Carolus Borromeus Mulyatno and Yosaphat, “Praktik Bergotong-Royong Dalam Hidup 

Bermasyarakat Sebagai Pengamalan Nilai-Nilai Pancasila,” Jurnal Kewarganegaraan 6, no. 2 (2022): 4624–
4634. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 120  

Berdasarkan hasil observasi terhadap realitas penduduk di Kalimantan Tengah, 

maka penulis menemukan bahwa populasi masyarakat tidak hanya terdiri dari orang 

Dayak, melainkan juga mencakup para pendatang dengan berbagai latar belakang sosial, 

budaya dan agama yang berbeda-beda. Namun hal menarik di balik realitas tersebut ialah 

keberagaman yang dimiliki oleh masyarakat di Kalimantan Tengah tidak menjadi 

penghalang untuk menciptakan tatanan kehidupan yang harmonis. Hal ini tentu 

dipengaruhi oleh pemahaman dan penerapan falsafah Huma Betang sebagai landasan 

hidup masyarakat Dayak yang memiliki perbedaan namun mampu menciptakan situasi 

berdampingan dalam keharmonisan. Oleh sebab itu, dalam realitas Masyarakat Dayak, 

mereka memiliki suatu kebiasaan hidup yang tidak saling mengusik antar satu dengan 

lainnya. 

Menurut salah seorang tokoh agama Islam, nilai-nilai hidup yang ditransfer oleh 

orang Dayak dalam dinamika sosial keagamaan menjadi sebuah kekuatan untuk dapat 

memperkuat relasi-relasi kemanusiaan. Pernyataan ini didasarkan pada pengalaman 

religius sebagai seorang Jawa Islam yang menetap di lingkungan Dayak Kristen, namun 

tatanan relasi sosial yang dibangun ialah saling menghidupkan dan memanusiakan satu 

dengan yang lainnya. Hal ini berarti bahwa agama tidak menjadi penghalang bagi 

seseorang melakukan tindakan kemanusiaan. Sejalan dengan hal tersebut, salah seorang 

tokoh agama Islam dari Forum Kerukunan Umat Beragama Provinsi Kalimantan Tengah 

menegaskan bahwa sejauh ini agama bukanlah pemisah dalam ruang kehidupan 

masyarakat Dayak. Agama dijadikan sebagai jalan untuk mencapai kesempurnaan, namun 

tidak menjadi tembok yang membatasi perjumpaan antar agama yang satu dengan 

agama-agama yang lain. Agama menjadi ruang warisan pembentukan jati diri sekaligus 

teropong untuk dapat melihat dan memahami agama-agama lain.21 Hal ini memberikan 

pemahaman bahwa agama boleh berbeda dalam ruang sosial masyarakat, namun mereka 

menyatu dalam suatu ruang budaya yang menekankan pada ikatan kemanusiaan. Dengan 

kata lain, identitas agama dapat membedakan satu dengan lainnya, namun tindakan 

kemanusiaan yang menyatukan masyarakat dengan berbagai latar belakang kehidupan. 

Oleh sebab itu, mereka lebih banyak berjumpa dalam dialog-dialog kehidupan yang 

menekankan pada aktivitas sosial humanis. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa 

falsafah Huma Betang yang dihidupi oleh orang Dayak selama ini tidak bersifat eksklusif. 

Nilai-nilai yang terkandung dalam falsafah Huma Betang justru diwujudnyatakan dalam 

kehidupan bersama yang juga mencakup para pendatang. Masyarakat Dayak 

mengimplementasikan nilai-nilai yang terkandung pada falsafah Huma Betang juga 

kepada semua orang yang beridentitas non-Dayak.  

Berdasarkan hal di atas, maka salah satu temuan terbaru yang diperoleh melalui 

implementasi falsafah Huma Betang dalam dinamika sosial keagamaan masyarakat Dayak 

 
21 Ebenhaizer I Nuban Timo, Meng-Hari-Ini-Kan Injil Di Bumi Pancasila (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2017) 178. 



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang  

 
 

Copyright© 2024; Authors | 121  

 

di Kalimantan Tengah ialah hospitalitas yang didasarkan pada kemanusiaan. Penulis 

menemukan bahwa masyarakat Dayak menerapkan pola relasi sosial yang terbuka 

terhadap sesama Dayak dan bahkan juga bagi orang-orang yang non-Dayak. Tanpa 

mempersoalkan latar belakang agama, suku, etnis dan status sosial, mereka tetap 

menerapkan sikap hidup yang saling menghargai, saling menghormati, dan saling 

mendukung antar satu sama lain. Bahkan ketika diperhadapkan dengan berbagai situasi 

mendesak, mereka lebih mengutamakan sisi kemanusiaan dibanding identitas yang 

melekat pada diri seseorang. Hal ini mengandung pengertian bahwa masyarakat Dayak 

telah menyatakan sikap menerima secara terbuka dengan penuh keramahan terhadap 

orang lain. Sebab perjumpaan dengan orang lain menghadirkan energi positif yang dapat 

memperkuat relasi kemanusiaan. Dengan demikian, falsafah Huma Betang tidak hanya 

menjadi narasi kehidupan yang menghidupkan masyarakat Dayak, melainkan juga 

kepada semua orang yang dijumpai dalam ruang sosial budaya maupun ruang sosial 

keagamaan. 

 

Dialog Humanistik: Model Dialog antar Agama berbasis Falsafah Huma Betang 

Eksistensi orang Dayak dalam konteks masyarakat yang plural di Kalimantan 

Tengah memberikan sebuah gambaran tentang realitas kehidupan inklusif. Hal ini dapat 

ditemukan melalui realitas masyarakat Dayak dalam ruang sosial keagamaan yang 

menghidupkan falsafah Huma Betang sebagai dasar kolektivitas. Bahkan, falsafah Huma 

Betang dijadikan sebagai bagian integral dari narasi kehidupan orang Dayak yang 

mengandung dimensi pembangunan secara komprehensif dengan menekankan pada 

kebersamaan, gotong royong serta solidaritas.22 Hal ini kemudian termanifestasi dalam 

ruang-ruang perjumpaan lintas agama yang terjadi di kalangan orang-orang Dayak dan 

bahkan juga dengan masyarakat non-Dayak.  

Dalam perjumpaan lintas agama akan terbentuk sebuah dialog yang dapat 

memberikan kesadaran kolektif terhadap perbedaan yang pada akhirnya akan 

menciptakan sikap hidup terbuka.23 Perjumpaan tersebut dapat dilakukan melalui ruang-

ruang formal dan non-formal. Pada ruang perjumpaan lintas agama yang terjadi secara 

formal, dialog akan dilakukan dengan menekankan pada pembahasan terkait ajaran dan 

tradisi keagamaan yang dianut. Perjumpaan tersebut dapat difasilitasi oleh forum-forum 

keagamaan seperti Forum Kerukunan Umat Beragama. Berdasarkan temuan di lapangan, 

penulis menemukan bahwa sejauh ini Forum Kerukunan Umat Beragama Kalimantan 

Tengah telah melakukan berbagai kegiatan sosial keagamaan yang bertujuan untuk 

 
22 Dedi Prasetya, Melestarikan Kearifan Lokal Dan Situs Budaya Kalimantan Tengah (Jakarta: 

Rajawali Press, 2021), 152. 
23 Suranto Suranto, “Manifestasi Kearifan Lokal Sebagai Akar Nasionalisme Pancasila Pada Dialog 

Lintas Agama Di Kaloran, Temanggung,” Jurnal Pencerahan 11, no. 2 (April 26, 2019): 83–98. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 122  

mempererat hubungan masyarakat berbeda agama.24 Adapun kegiatan yang telah 

dilakukan oleh Forum Kerukunan Umat Beragama Kalimantan Tengah ialah pertemuan 

tokoh-tokoh agama di Palangka Raya; sekolah Moderasi Beragama dalam bentuk dialog 

antar agama dengan melibatkan narasumber dari semua agama; serta pembinaan 

masyarakat melalui penanaman nilai-nilai toleransi. Merujuk pada kegiatan-kegiatan 

tersebut, maka telah nampak berbagai upaya yang dilakukan untuk merawat kehidupan 

beragama di Kalimantan Tengah. Bahkan kegiatan yang difasilitasi oleh Forum 

Kerukunan Umat Beragama juga memberikan ruang bagi masyarakat untuk belajar 

menghargai perbedaan dalam sebuah komunitas sosial.  

Selain itu, perjumpaan lintas agama yang dilakukan oleh orang-orang Dayak 

bersama masyarakat pendatang juga dapat berlangsung dalam ruang-ruang non-formal. 

Menurut Fletcher, model perjumpaan lintas agama seperti ini menekankan pada aktivitas 

keseharian masyarakat dengan mengutamakan transformasi paradigma dalam menjaga 

keutuhan hidup.25 Sedangkan bagi Lattu, perjumpaan lintas agama dalam ruang sosial 

yang merujuk pada keterlibatan sehari-hari dengan didasarkan oleh spirit solidaritas 

antar agama dapat disebut sebagai interreligious engagement.26 Perjumpaan lintas agama 

seperti ini juga termanifestasi dalam berbagai aktivitas sosial masyarakat Dayak yang 

dapat dirumuskan sebagai berikut: pertama, hidup berdampingan secara bertetangga 

pada lingkungan pemukiman. Realitas ini tidak dapat dihindarkan dalam dinamika sosial 

masyarakat Dayak dan non-Dayak di Kalimantan Tengah. Artinya bahwa daerah 

pemukiman tidak dibatasi oleh pemerintah dengan menetapkan wilayah berdasarkan 

agama. Hal inilah yang memberikan spirit hospitalitas untuk menerapkan sikap hidup 

saling menerima terhadap berbagai perbedaan yang ada. Bahkan realitas seperti ini juga 

menjadi kekuatan untuk meminimalisirkan hal-hal yang dapat mengancam ikatan 

kekeluargaan secara sosial budaya. Kedua, melakukan kegiatan silaturahmi atau 

kunjungan sosial pada setiap hari-hari keagamaan. Kegiatan ini telah menjadi ciri khas 

masyarakat di Kalimantan Tengah. Artinya bahwa dalam perayaan hari raya setiap agama 

akan dilaksanakan perkunjungan dari agama-agama lain sebagai wujud rasa 

kekeluargaan dan kebersamaan. Bahkan kegiatan seperti ini memberikan spirit toleransi 

sehingga agama tidak membatasi mereka dalam memperkuat ikatan kekeluargaan dan 

kekerabatan. Ketiga, perjumpaan lintas agama dalam tradisi dan ritual orang Dayak. 

Ritual menjadi ruang yang terbuka bagi proses perjumpaan orang-orang dengan latar 

 
24 Dokumen Program Kerja Forum Kerukunan Umat Beragama Provinsi Kalimantan Tengah tahun 

2021-2025. 
25 Jeannine Hill Fletcher, “Women in Inter-Religious Dialogue,” in The Wiley-Blackwell Companion 

to Inter-Religious Dialogue (Chichester: Wiley-Blackwell, 2013), 177. 
26 Izak Y.M Lattu, Rethinking Interreligious Dialogue: Orality, Collective Memory and Christian-

Muslim Engagement in Indonesia (Netherland: Brill Publisher, 2023), 151-157. 



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang  

 
 

Copyright© 2024; Authors | 123  

 

belakang agama yang berbeda.27 Dalam ritual-ritual yang dilakukan oleh masyarakat 

Dayak selalu melibatkan orang-orang dari agama Kristen dan Islam. Hal ini didasarkan 

pada kesadaran kolektif masyarakat yang sebelumnya menganut kepercayaan 

Kaharingan sehingga dalam pelaksanaan ritual, mereka akan menyatu dalam suatu ikatan 

kekeluargaan. Artinya bahwa ritual masyarakat Dayak yang dilakukan dengan 

menggunakan kepercayaan Kaharingan menjadi ruang terbuka bagi masyarakat Dayak 

beragama Kristen dan Islam. Dengan kata lain, ritual-ritual tersebut menjadi rumah bagi 

masyarakat Dayak Kristen dan Dayak Islam untuk merefleksikan keberadaan mereka 

serta menjadi media atau sarana yang memperkuat relasi antar agama.  

Realitas praktik sosial keagamaan yang dilakukan oleh masyarakat Dayak dapat 

dikonstruksikan sebagai bentuk dialog humanistik. Dalam hal ini, dialog humanistik 

merupakan pendekatan yang berupaya mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan sebagai 

dasar untuk menciptakan dialog yang saling menghargai dan menerima dalam 

keberagaman. Dialog humanistik yang dilakukan oleh masyarakat Dayak di Kalimantan 

Tengah didasarkan pada nilai-nilai falsafah Huma Betang sehingga lebih mengutamakan 

kesadaran memanusiakan manusia dan tidak hanya sekadar diskusi ajaran keagamaan. 

Dialog seperti ini menjadi sarana untuk mempererat hubungan sosial lintas agama, 

memahami nilai-nilai bersama, dan menerapkan sikap hidup yang pluralis terhadap 

sesama. Oleh sebab itu, dapat dikatakan bahwa dialog humanistik berbasis falsafah Huma 

Betang telah berlangsung pada ruang perjumpaan non-formal dan dapat menghubungkan 

setiap orang yang hidup dalam perbedaan dalam satu ikatan rasa kemanusiaan. 

Berdasarkan uraian di atas, maka dialog humanistik yang terjadi pada ruang 

perjumpaan lintas agama dengan didasarkan pada falsafah Huma Betang merupakan 

salah satu model dialog lintas agama berbasis kearifan lokal. Dialog humanistik dapat 

dilakukan dengan menggunakan beberapa pendekatan seperti menciptakan ruang yang 

terbuka atas dasar konsep historitas Huma Betang sebagai Rumah Panjang; 

menggunakan metode story telling atau bercerita untuk membangun empati; penggunaan 

simbol-simbol budaya yang dapat diekspresikan dalam ruang keagamaan; dan 

menerapkan pendekatan reflektif untuk menumbuhkan kesadaran kolektif. Hal ini akan 

menjadikan dialog humanistik tidak hanya sekadar menghargai keberagaman agama, 

tetapi juga menerapkan tindakan kemanusiaan dan nilai-nilai sosial yang inklusif 

transformatif. Dialog humanistik berbasis falsafah Huma Betang termanifestasi dalam 

kebersamaan dalam keberagaman yang setara. Meskipun masyarakat Dayak memiliki 

beragam perbedaan kepercayaan, namun mereka lebih mengutamakan nilai hidup 

bersama. Setiap orang dipandang sebagai makhluk yang setara sehingga dalam ruang 

 
27 Sharon Michelle O Pattiasina, Izak Y M Lattu, and Ebenhaizer I Nuban Timo, “Perempuan Dan 

Liminalitas Perdamaian: Hubungan Islam-Kristen Dalam Liminalitas Simbolik Kain Gandong di Maluku,” 
PALASTREN Jurnal Studi Gender 11, no. 2 (December 10, 2018): 205–232. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 124  

perjumpaan, masyarakat Dayak akan menempatkan semua agama dan keyakinan pada 

posisi yang sejajar. Masyarakat Dayak menerapkan sikap beragama yang pluralis dan 

transformatif dengan menekankan bahwa semua ajaran beragama didasarkan pada aspek 

kemanusiaan. Model dialog humanistik berbasis falsafah Huma Betang dapat 

dikategorikan sebagai dialog berkelanjutan yang tidak hanya terjadi sekali, melainkan 

secara berulang kali dalam aktivitas hidup sehari-hari yang mencakup bentuk kerjasama, 

perayaan, dan bahkan dukungan antar komunitas agama. Dialog humanistik berbasis 

falsafah Huma Betang dijadikan sebagai sarana pemersatu yang dapat mencegah dan 

mengatasi ketegangan sosial keagamaan, serta menerapkan semangat solidaritas.  

Dengan demikian, model dialog ini menunjukan bentuk kontribusi falsafah Huma Betang 

dalam memelihara dan meningkatkan kerukunan umat beragama di tengah konteks 

Kalimantan Tengah yang plural.  

 

4. Kesimpulan 

Falsafah Huma Betang memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan 

masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah, terutama dalam membangun sikap inklusivitas 

transformatif. Falsafah ini menekankan pada nilai-nilai seperti gotong royong, kejujuran, 

kesetaraan, dan toleransi dengan mengedepankan aspek kemanusiaan dalam praktik 

kehidupan di ruang sosial keagamaan. Hal ini menjadi dasar religiositas masyarakat 

Dayak ketika terlibat dalam ruang perjumpaan lintas agama di Kalimantan Tengah. 

Dengan kata lain, aspek kemanusiaan dan hospitalitas sangat diutamakan dalam 

menjalankan aktivitas keseharian di ruang formal maupun non-formal, sehingga dapat 

dijadikan dasar dalam mengonstruksikan model dialog humanistik. Dalam hal ini, dialog 

humanistik berbasis falsafah Huma Betang mencerminkan model interaksi lintas agama 

yang mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan, kesetaraan, dan kebersamaan dalam 

masyarakat Dayak yang plural di Kalimantan Tengah. Dengan menjunjung tinggi prinsip 

kemanusiaan dan menghargai keberagaman, model dialog humanistik berbasis Huma 

Betang berperan penting dalam merawat kerukunan umat beragama serta mengatasi 

ketegangan sosial keagamaan, sehingga tercipta ikatan solidaritas yang kuat antar 

komunitas agama di Kalimantan Tengah. 

 

Daftar Pustaka 
Adu, Philip, and Anthony D. Miles. Research Methods: A Step-By-Step Guide to Writing Up 

Your Research in the Social Sciences. New York: Routledge Publisher, 2024. 
 

Ahmad, Jumal. Religiositas: Refleksi Dan Subjektivitas Keagamaan. Yogyakarta: Deepublish 
Budi Utama, 2020. 

 

Bunu, Helmuth Y. Metodologi Penelitian Kualitatif Kontemporer. Jakarta: Jenggala Pustaka 
Utama, 2015. 

 

Chia, Philip Suciadi. “Pancasila and Covenantal Pluralism in Indonesia: A Historical 
Approach.” Transformation: An International Journal of Holistic Mission Studies 39, 
no. 2 (April 30, 2022): 91–98. 

 



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang  

 
 

Copyright© 2024; Authors | 125  

 

Creswell, John W. Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Mixed. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010. 

 

Djohan Effendi. Pluralisme Dan Kebebasan Beragama. Yogyakarta: Interfidei, 2010. 
 

Fletcher, Jeannine Hill. “Women in Inter-Religious Dialogue.” In The Wiley-Blackwell 
Companion to Inter-Religious Dialogue. Chichester: Wiley-Blackwell, 2013. 

 

Hamidah, Noor, and Tataw Wijaya Garib. Betang: Tipomorfologi Pemukiman Kalimantan 
Tengah. Yogyakarta: Kanisius, 2019. 

 

Herman, Herman, Haris Munandar, Annisa Annisa, and Tanti Apriani. “Huma Betang 
Philosophy Based on Social Studies Learning Through E-Book Application.” The 
Innovation of Social Studies Journal 4, No. 1 (September 21, 2022): 34. 

 

Jaenudin, Ujam, and Tahrir Tahrir. “Studi Religiositas, Budaya Sunda, Dan Perilaku Moral 
Pada Masyarakat Kabupaten Bandung.” Jurnal Psikologi Islam dan Budaya 2, No. 1 
(April 30, 2019): 1–8. 

 

K. Wardani, Laksmi, Ronald H.I. Sitindjak, and Poppy F. Nilasari. “Sustainability of Betang 
House’s Cultural Wisdom in Central Kalimantan.” KnE Social Sciences (September 
2, 2020). 

 

Lattu, Izak Y.M. Rethinking Interreligious Dialogue: Orality, Collective Memory and 
Christian-Muslim Engagement in Indonesia. Netherland: Brill Publisher, 2023. 

 

Lukman, Anggia Amanda. “Pewarisan Nilai sebagai Pembentuk Kepribadian Berkarakter 
Melalui Falsafah Huma Betang Suku Dayak Kalimantan.” SOSIETAS 8, No. 1 (August 
16, 2018). 

 

Maunati, Yekti. Identitas Dayak: Komodifikasi Dan Politik Kebudayaan. Yogyakarta: LkIS, 
2004. 

 

Mulyatno, Carolus Borromeus, and Yosaphat. “Praktik Bergotong-Royong Dalam Hidup 
Bermasyarakat Sebagai Pengamalan Nilai-Nilai Pancasila.” Jurnal 
Kewarganegaraan 6, No. 2 (2022): 4624–4634. 

 

Nuban Timo, Ebenhaizer I. Meng-Hari-Ini-Kan Injil Di Bumi Pancasila. Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 2017. 

 

Pattiasina, Sharon Michelle O, Izak Y M Lattu, and Ebenhaizer I Nuban Timo. “Perempuan 
Dan Liminalitas Perdamaian: Hubungan Islam-Kristen Dalam Liminalitas Simbolik 
Kain Gandong di Maluku.” PALASTREN Jurnal Studi Gender 11, No. 2 (December 10, 
2018): 205–232. 

 

Poerwadi, Petrus, and Misnawati. Deder Dan Identitas Kultural Dayak Ngaju. Bogor: 
Guepedia, 2021. 

 

Prasetya, Dedi. Melestarikan Kearifan Lokal Dan Situs Budaya Kalimantan Tengah. Jakarta: 
Rajawali Press, 2021. 

 

Sandi, John Retei Alfri. Lembaga Adat Dan Hak-Hak Adat Masyarakat Dayak Dalam 
Pusaran Politik. Banten: An1mage, 2019. 

 

Simatupang, M, and M. Beka. “Filosofi Huma Betang Dan Keberagaman Masyarakat 
Dayak.” Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 1, No. 1 
(2022): 39–47. 

 

Solikin, Asep. “Internalisasi Kearifan Lokal Huma Betang Sebagai Upaya Pencegahan 
Paham Radikalisme.” Pedagogik: Jurnal Pendidikan 19, No. 1 (March 25, 2024): 28–
39. 

 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 126  

Suranto, Suranto. “Manifestasi Kearifan Lokal Sebagai Akar Nasionalisme Pancasila Pada 
Dialog Lintas Agama Di Kaloran, Temanggung.” Jurnal Pencerahan 11, No. 2 (April 
26, 2019): 83–98. 

 

Syaikhu, H. Internalisasi Hukum Waris: Menakar Sistem Hukum Waris Dalam Budaya 
Kearifan Lokal. Yogyakarta: K-Media, 2020. 

 

Titaley, John A. Religiositas Di Alinea Tiga: Pluralisme, Nasionalisme Dan Transformasi 
Agama-Agama. Salatiga: Satya Wacana Press, 2013. 

 

Wiguna, Teguh Musa, Absori, Suriansyah Murhaini, and Arief Budiono. “Huma Betang-
Based Resolution of Mining Land Conflicts: Belom Bahadat Legal Culture of 
Bakumpai Dayak Community in Central Kalimantan, Indonesia.” Lex localis - 
Journal of Local Self-Government 22, No. 3 (July 31, 2024): 47–65. 

  
 

 
 


