& SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen
ﬁ ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online) ~ DOI: 10.34307/sophia.v5i2.296

Volume 5, No 2, Desember 2024; (112-126) Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id

Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah
Huma Betang di Kalimantan Tengah

Sharon Michelle O. Pattiasina
Institut Agama Kristen Negeri Palangka Raya, Palangka Raya, Indonesia
michellepattiasinal013@gmail.com

Abstract: In the context of diversity, the Dayak community engages in interfaith
encounters based on the philosophy of Huma Betang. Referring to this, this paper
analyzes the religiosity of the Dayak community in interfaith contexts based on the
Huma Betang philosophy and constructs a model of interfaith dialogue rooted in local
wisdom in Central Kalimantan. This study uses a qualitative method with a
phenomenological approach and a descriptive-analytical type. The research findings
reveal that the Huma Betang philosophy plays a significant role for the Dayak
community. It serves as the foundation for social-religious practices that emphasize
humanity and hospitality, which shape the religiosity of the Dayak people in Central
Kalimantan. In this case, religiosity based on the Huma Betang philosophy fosters
humanistic dialogue. The Dayak community practices this humanistic dialogue in both
formal and non-formal spaces, grounded in values of humanity and harmony. Thus, the
humanistic dialogue model based on Huma Betang plays a crucial role in maintaining
interfaith harmony.

Keywords: dayak, humanistic dialogue, huma betang philosophy, interfaith, religiosity

Abstrak: Dalam konteks keberagaman, masyarakat Dayak melakukan perjumpaan
lintas agama dengan didasarkan falsafah Huma Betang. Merujuk pada hal tersebut,
tulisan ini menganalisis religiositas masyarakat Dayak lintas agama berbasis falsafah
Huma Betang dan mengonstruksi model dialog antar agama berbasis kearifan lokal di
Kalimantan Tengah. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan fenomenologi dan jenis deskriptif-analisis. Hasil penelitian menemukan
bahwa falsafah Huma Betang memiliki peran yang penting bagi masyarakat Dayak.
Falsafah Huma Betang sebagai landasan praktik kehidupan sosial keagamaan yang
menekankan pada aspek kemanusiaan dan hospitalitas. Hal inilah yang membentuk
religiositas masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah. Dalam hal ini, religiositas
berbasis falsafah Huma Betang membentuk dialog humanistik. Masyarakat Dayak
mempraktikkan dialog humanistik di ruang perjumpaan formal dan non-formal
dengan berlandaskan pada nilai kemanusiaan dan keharmonisan. Dengan demikian,
model dialog humanistik berbasis Huma Betang berperan penting dalam merawat
kerukunan umat beragama.

Kata kunci: dayak, dialog humanistik, falsafah huma betang, lintas agama, religiositas

(Glolclo

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike
4.0 International (CC BY-SA 4.0)

Copyright© 2024; Authors | 112


mailto:michellepattiasina1013@gmail.com

Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang

1. Pendahuluan

Karakteristik masyarakat heterogen menggambarkan konteks kehidupan sosial
yang pluralis. Hal ini menunjukan bahwa terdapat keberagaman suku, ras, budaya dan
agama.! Realitas keberagaman masyarakat tidak hanya menciptakan tantangan dalam
membangun kesatuan, tetapi juga dapat menjadi kekuatan dalam mengkonstruksikan
ruang-ruang dialog yang transformatif. Merujuk pada hal tersebut, maka konteks
pluralisme telah menjadi ciri esensial dari kehidupan bermasyarakat di Indonesia. Effendi
menegaskan bahwa pluralism menekankan pada sikap keterbukaan dan memiliki cara
pandang yang menerima setiap perbedaan.? Pluralisme merujuk pada suatu realitas
keberagaman yang empiris dan mengandung nilai-nilai transformatif. Realitas seperti ini
menjadi bagian dari bentuk kesadaran yang diaktualisasikan dalam ruang kesetaraan
secara universal.3 Konteks masyarakat yang plural juga dapat ditemukan dalam realitas
kehidupan sosial keagamaan di Kalimantan Tengah.

Pada dasarnya, masyarakat lokal di Kalimantan Tengah dikenal dengan sebutan
orang Dayak. Penyebutan tersebut telah menjadi bentuk ikatan kolektif yang didasarkan
pada nilai, norma, kebiasaan dan juga identitas kesukuan, yakni suku Dayak.# Dalam
realitas kesukuan, orang Dayak telah hidup di tengah keberagaman sub-suku dengan
tradisi dan bahasa yang berbeda-beda. Bahkan dalam ruang sosial keagamaan,
masyarakat Dayak telah hidup secara berdampingan dengan realitas lintas agama. Secara
historis, masyarakat suku Dayak menganut kepercayaan lokal yang dikenal dengan
sebutan Kaharingan. Akan tetapi, seiring dengan perkembangan kehadiran agama-agama
besar di Indonesia, khususnya agama Islam, Kristen dan Hindu membuat sebagian
masyarakat Dayak beralih dan menganut agama-agama tersebut. Hal ini juga mudah
untuk terjadi ketika masyarakat Dayak memiliki pola hidup yang nomaden sejak zaman
dahulu. Bahkan pada konteks sekarang ini, realitas keberagaman agama tersebut masih
ditemukan. Berdasarkan data Badan Pusat Statistik, demografi Kalimantan Tengah tidak
hanya terdiri dari masyarakat suku Dayak, melainkan juga mencakup beragam suku
seperti Madura, Batak, Ambon, Jawa, Manado, dan Papua. Dalam hal seperti ini,
masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah membangun pola hidup berdampingan dengan
para pendatang yang memiliki keberagaman agama dan budaya. Dengan demikian, dapat
dikatakan bahwa konteks masyarakat Kalimantan Tengah menggambarkan realitas
multikultural dan multireligius.

1 Philip Suciadi Chia, “Pancasila and Covenantal Pluralism in Indonesia: A Historical Approach,”
Transformation: An International Journal of Holistic Mission Studies 39, no. 2 (April 30, 2022): 91-98.

Z Djohan Effendi, Pluralisme dan Kebebasan Beragama (Yogyakarta: Interfidei, 2010), 5.

3 John A. Titaley, Religiositas Di Alinea Tiga: Pluralisme, Nasionalisme Dan Transformasi Agama-
Agama (Salatiga: Satya Wacana Press, 2013), 169.

4 Yekti Maunati, Identitas Dayak: Komodifikasi Dan Politik Kebudayaan (Yogyakarta: LKIS, 2004), 8.

Copyright© 2024; Authors | 113



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

Salah satu kekuatan mendasar yang dimiliki oleh masyarakat Dayak dalam
menjaga keberagaman beragama yang dimiliki ialah falsafah Huma Betang. Dalam
penelusuran yang dilakukan, penulis menemukan bahwa penelitian tentang Huma Betang
telah diteliti oleh beberapa penulis terdahulu. Penelitian tersebut antara lain ialah Huma
Betang Philosophy Based on Social Studies Learning Through E-Book Application;> Filosofi
Huma Betang dan Keberagaman Masyarakat Dayak;® Internalisasi Kearifan Lokal Huma
Betang Sebagai Upaya Pencegahan Paham Radikalisme;” dan Huma Betang-Based
Resolution of Mining Land Conflicts: Belom Bahadat Legal Culture of Bakumpai Dayak
Community in Central Kalimantan, Indonesia.? Setelah menelaah, penulis menemukan
bahwa para peneliti terdahulu mengkaji tentang nilai-nilai yang terdapat dalam Huma
Betang.

Penelitian yang dilakukan oleh Herman et al., menunjukan bahwa falsafah Huma
Betang dapat diintegrasikan dalam bidang pendidikan dasar melalui aplikasi e-book. Hal
ini dilakukan dengan tujuan untuk dapat menerapkan nilai-nilai falsafah Huma Betang
pada pembelajaran nasional. Herman mengemukakan dalam tulisannya bahwa falsafah
Huma Betang memiliki pemaknaan nilai yang dapat diinternalisasikan dengan proses
pembelajaran yang menekankan pada nilai-nilai karakter dan moralitas. Oleh sebab itu,
falsafah Huma Betang dapat diintegrasikan dengan pendidikan karakter dalam sistem
pembelajaran masa kini. Pada penelitian berikutnya, Simatupang dan Beka menekankan
pada implementasi falsafah Huma Betang dalam ruang konflik Dayak-Madura. Apabila
dikaji lebih mendalam, tulisan ini tidak memberikan suatu kebaruan bagi konteks masa
kini, sebab penulis masih lebih membahas pada konteks konflik yang sudah terjadi sejak
tahun 2001. Simatupang dan Beka menjadikan falsafah Huma Betang sebagai rumah
bersama yang menaungi kehidupan orang Dayak, namun belum menunjukan dampak
bagi masyarakat non-Dayak agar dapat merekonsiliasi konflik yang terjadi.

Selain itu, penelitian yang dilakukan oleh Solikin menekankan pada upaya
pencegahan radikalisme di kalangan mahasiswa dengan menerapkan nilai-nilai falsafah
Huma Betang. Sedangkan, penelitian yang dilakukan oleh Wiguna menekankan pada
implementasi falsafah Huma Betang sebagai resolusi dalam penyelesaian konflik. Hal ini
menunjukan bahwa falsafah Huma Betang dapat menjadi dasar yuridis berbasis kearifan
lokal masyarakat Dayak. Berdasarkan telah terhadap penelitian-penelitian terdahulu,
penulis menemukan bahwa belum ada kajian yang menganalisis religiositas masyarakat

5 Herman Herman et al., “Huma Betang Philosophy Based on Social Studies Learning Through E-
Book Application,” The Innovation of Social Studies Journal 4, no. 1 (September 21, 2022): 34.

6 M Simatupang and M. Beka, “Filosofi Huma Betang Dan Keberagaman Masyarakat Dayak,”
Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 1, no. 1 (2022): 39-47.

7 Asep Solikin, “Internalisasi Kearifan Lokal Huma Betang Sebagai Upaya Pencegahan Paham
Radikalisme,” Pedagogik: Jurnal Pendidikan 19, no. 1 (March 25, 2024): 28-39.

8 Teguh Musa Wiguna, Absori, Suriansyah Murhaini, and Arief Budiono, “Huma Betang-Based
Resolution of Mining Land Conflicts: Belom Bahadat Legal Culture of Bakumpai Dayak Community in Central
Kalimantan, Indonesia,” Lex localis - Journal of Local Self-Government 22, no. 3 (July 31, 2024): 47-65.

Copyright© 2024; Authors | 114



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang

Dayak berbasis falsafah Huma Betang sebagai dasar konstruksi model dialog antar agama
dalam bingkai kearifan lokal. Kajian-kajian terdahulu lebih menekankan pada penerapan
nilai-nilai falsafah Huma Betang dalam sudut pandang kultural dan pendidikan. Oleh
sebab itu, tulisan ini melibatkan pemahaman tentang penerapan falsafah Huma Betang
dalam kehidupan masyarakat Dayak sebagai dasar dalam membangun dialog berbasis
kearifan lokal.

Religiositas memiliki hubungan dengan pengalaman hidup manusia yang
diekspresikan secara kolektif dalam sebuah komunitas atau organisasi.® Religiositas juga
merujuk pada suatu keadaan manusia untuk memahami dan menerapkan nilai-nilai luhur
dalam kehidupan setiap hari secara berdampingan dengan orang lain.19 Oleh sebab itu,
tulisan ini menganalisis religiositas masyarakat Dayak dalam serangkaian kegiatan dalam
ruang lintas agama yang tidak terpisahkan dari eksistensi kesukuan di Kalimantan
Tengah. Religiositas masyarakat Dayak dikonstruksikan dengan mempertimbangkan
penghayatan kepercayaan dan pengalaman beragama bersama orang-orang yang
berbeda agama.

Berdasarkan realitas di atas, penulis melihat bahwa perlu untuk dikaji lebih
mendalam terkait dinamika kehidupan masyarakat Dayak yang menghidupi falsafah
Huma Betang sebagai kekuatan dalam ruang perjumpaan sosial keagamaan di Kalimantan
Tengah. Hal ini akan membantu penulis untuk mengonstruksikan religiositas masyarakat
Dayak lintas agama berbasis falsafah Huma Betang. Bahkan temuan tersebut juga akan
menjadi landasan untuk menelisik lebih dalam terkait model dialog antar agama berbasis
kearifan lokal. Tulisan ini didasarkan pada dua pertanyaan mendasar, yakni bagaimana
konstruksi model dialog antar agama berbasis kearifan lokal di Kalimantan Tengah?
Dengan demikian, tulisan ini bertujuan untuk menganalisis religiositas masyarakat Dayak
lintas agama berbasis falsafah Huma Betang dan mengkonstruksikan model dialog antar
agama berbasis kearifan lokal di Kalimantan Tengah.

2. Metode Penelitian

Tulisan ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan
sosiologi agama. Penggunaan pendekatan ini bertujuan untuk memahami fenomena
keagamaan dalam konteks sosial, budaya, dan struktur masyarakat.ll Penelitian ini
menggunakan jenis deskriptif analisis, sehingga peneliti harus dapat berinteraksi secara

9 Jumal Ahmad, Religiositas: Refleksi Dan Subjektivitas Keagamaan (Yogyakarta: Deepublish Budi
Utama, 2020), 156.

10 Ujam Jaenudin and Tahrir Tahrir, “Studi Religiositas, Budaya Sunda, Dan Perilaku Moral Pada
Masyarakat Kabupaten Bandung,” Jurnal Psikologi Islam dan Budaya 2, no. 1 (April 30, 2019): 1-8.

11 Philip Adu and Anthony D. Miles, Research Methods: A Step-By-Step Guide to Writing Up Your
Research in the Social Sciences (New York: Routledge Publiser, 2024), 67.

Copyright© 2024; Authors | 115



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

langsung dengan informan dan melakukan observasi terhadap fenomena yang terjadi.12
Penelitian ini menggunakan beberapa teknik, yakni observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Pada teknik yang pertama, peneliti akan melakukan observasi dengan
menggunakan instrumen ceklist yang telah disusun. Instrumen tersebut memuat
dinamika kehidupan masyarakat Dayak dalam ruang perjumpaan lintas agama di
Kalimantan Tengah. Pada teknik yang kedua, peneliti akan melakukan wawancara secara
mendalam dengan para informan. Pertanyaan yang disusun pada instrumen bersifat
terbuka sehingga dapat membantu informan untuk memberikan pendapat. Adapun yang
menjadi informan dalam penelitian ini ialah Dewan Adat Dayak di Kalimantan Tengah,
Tokoh Agama Islam, Kristen dan Kaharingan; Forum Kerukunan Umat Beragama; dan
beberapa orang Dayak di Kalimantan Tengah. Pada teknik yang ketiga, peneliti akan
menggunakan teknik dokumentasi dengan instrumen ceklist untuk dapat memperoleh
data tentang falsafah Huma Betang melalui buku, literatur sejarah, dan data jumlah
penduduk.

Data penelitian yang telah diperoleh akan dilanjutkan pada proses analisis dengan
menggunakan tiga teknik, yakni reduksi data, display atau penyajian data dan
kesimpulan.!3 Pada teknik yang pertama, penulis akan mereduksi data-data yang telah
diperoleh dengan cara memilah dan menggolongkan hal-hal penting terkait falsafah
Huma Betang dalam realitas kehidupan masyarakat Dayak. Penulis akan mengidentifikasi
data-data yang memiliki makna penting dalam konteks Huma Betang, dan realitas
kehidupan masyarakat lintas agama di Kalimantan Tengah sebagai data yang valid. Pada
teknik yang kedua, penulis akan melakukan penyajian data. Dalam hal ini, penulis akan
menyajikan data-data yang telah direduksi dalam bentuk uraian deskriptif dan
melakukan proses analisis secara Kkritis serta sistematis. Teknik ini membantu
mengekstrak tema-tema utama dari data yang dikumpulkan melalui proses wawancara
atau observasi lapangan. Penulis akan menganalisis temuan-temuan tentang Huma
Betang yang dihidupi oleh masyarakat Dayak. Berdasarkan data analisis tersebut, penulis
akan mengonstruksikan model dialog antar agama berbasis kearifan lokal di Kalimantan
Tengah. Setelah itu, penulis akan menggunakan teknik yang terakhir, yakni penarikan
kesimpulan. Teknik ini akan dilakukan berdasarkan data yang telah dianalisis agar dapat
menjawab tujuan penelitian, sehingga tulisan ini dapat menyampaikan religiositas
masyarakat Dayak lintas agama berbasis falsafah Huma Betang dan membangun dialog
antar agama yang kontekstual di Kalimantan Tengah.

12 John W. Creswell, Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Mixed (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2010), 28.

13 Helmuth Y. Bunu, Metodologi Penelitian Kualitatif Kontemporer (Jakarta: Jenggala Pustaka Utama,
2015), 170.

Copyright© 2024; Authors | 116



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang

3. Hasil dan Pembahasan
Falsafah Huma Betang: Dasar Kolektivitas Orang Dayak

Falsafah memiliki hubungan secara mendasar dengan suatu kebenaran yang
melandasi kehidupan manusia. Falsafah dipahami sebagai bentuk gagasan atau
pandangan yang lahir dari kesadaran kolektif masyarakat.14 Dalam hal ini, falsafah juga
memiliki keterkaitan dengan nilai-nilai yang dikonstruksikan dari realitas pengalaman
manusia secara bersama. Merujuk pada realitas tersebut, masyarakat Dayak di
Kalimantan Tengah memiliki falsafah kehidupan yang diterapkan hingga saat ini, yakni
Huma Betang.

Secara historis, Huma Betang adalah rumah adat Dayak yang dibangun dengan
ukuran besar, tinggi, dan panjang.!> Dalam tuturan Dewan Adat Dayak Kalimantan
Tengah, Huma Betang dikenal dengan sebutan Rumah Panjang yang ditempati oleh
sejumlah keluarga tanpa membedakan latar belakang kehidupan.1¢ Oleh sebab itu, Huma
Betang dijadikan sebagai ikon masyarakat Dayak yang memiliki nilai-nilai kehidupan di
dalamnya. Kebersamaan yang dibangun dalam ruang kehidupan di Rumah Betang
menjadi terpelihara melalui landasan hidup orang Dayak yang secara kolektif disebut
falsafah Huma Betang. Hal ini berarti bahwa falsafah Huma Betang merupakan prinsip
hidup yang terbentuk atas dasar kesadaran kolektif akan kebersamaan di masa lampau.

Falsafah Huma Betang mengandung nilai, norma, hukum adat, moral dan
kebiasaan yang dijadikan sebagai pandangan hidup bagi masyarakat Dayak. Bahkan
unsur-unsur tersebut juga dapat dikatakan sebagai identitas kultural masyarakat Dayak
di Kalimantan Tengah.l” Falsafah Huma Betang merupakan gagasan budaya yang telah
hadir sejak lama melalui pengalaman hidup bersama di rumah panjang dan
diimplementasikan oleh masyarakat Dayak hingga kini tanpa memandang latar belakang
agama, sosial, ekonomi dan lain sebagainya. Falsafah Huma Betang menjadi ilmu
kehidupan yang membentuk ikatan genealogis dalam ruang budaya serta emosional
masyarakat Dayak. Selain itu, falsafah Huma Betang juga menekankan pada cara hidup
yang berada dalam situasi damai dan anti-kekerasan antar sesama. Dalam falsafah Huma
Betang terdapat empat pilar utama, yakni nilai gotong-royong; kebersamaan; toleransi;
dan hidup berdampingan antar agama secara rukun.!8 Oleh sebab itu, dengan mengacu
pada realitas keberagaman agama yang dianut oleh masyarakat Dayak, maka falsafah

14 Petrus Poerwadi and Misnawati, Deder Dan Identitas Kultural Dayak Ngaju (Bogor: Guepedia,
2021), 63.

15John Retei Alfri Sandi, Lembaga Adat Dan Hak-Hak Adat Masyarakat Dayak Dalam Pusaran Politik
(Banten: Anlmage, 2019), 175.

16 Laksmi K. Wardani, Ronald H.I. Sitindjak, and Poppy F. Nilasari, “Sustainability of Betang House’s
Cultural Wisdom in Central Kalimantan,” KnE Social Sciences (September 2, 2020), 47-49.

17 H. Syaikhu, Internalisasi Hukum Waris: Menakar Sistem Hukum Waris Dalam Budaya Kearifan
Lokal (Yogyakarta: K-Media, 2020), 172.

18 Noor Hamidah and Tataw Wijaya Garib, Betang: Tipomorfologi Pemukiman Kalimantan Tengah
(Yogyakarta: Kanisius, 2019), 5.

Copyright© 2024; Authors | 117



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

Huma Betang juga dipahami sebagai penyokong hubungan multireligius.

Pelu dan Tarantang menegaskan bahwa falsafah Huma Betang memiliki empat
nilai yang dijadikan sebagai pilar kehidupan, yakni kebersamaan, kejujuran, kesetaraan
dan toleransi.l® Sejalan dengan hal tersebut, Dewan Adat Dayak Kalimantan Tengah
mengemukakan bahwa falsafah Huma Betang memiliki empat nilai yang menjadi
landasan hidup bersama sebagai orang Dayak, yakni kejujuran, kesetaraan, ketaatan
terhadap hukum adat, dan musyawarah mufakat. Bahkan falsafah Huma Betang juga
memiliki kaitan dengan ajaran belom bahadat yang berarti hidup bertata krama atau
hidup beradat; dan belum penyang hinje simpe yang diartikan sebagai hidup dalam situasi
yang damai, penuh dengan toleransi, tercipta kesetaraan dan selalu membangun
kebersamaan di tengah keberagaman. Nilai-nilai ini termanifestasi dalam praktik hidup
masyarakat Dayak sejak masa lampau hingga masa kini. Bahkan dalam konteks
keberagaman dan hidup berdampingan lintas agama, masyarakat Dayak mendasarkan
tatanan hidup yang membangun kerukunan dan damai, saling bergotong royong, dan
menciptakan suasana kekeluargaan yang harmonis. Berdasarkan nilai-nilai tersebut,
maka falsafah Huma Betang memiliki peran penting dalam kehidupan masyarakat Dayak
di Kalimantan Tengah.

Peran Falsafah Huma Betang dalam Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama

Falsafah Huma Betang memiliki peran yang sangat penting dalam tatanan
kehidupan masyarakat Dayak. Hal ini juga dapat ditemukan dalam praktik hidup
beragama ketika masyarakat Dayak melibatkan diri pada ruang-ruang perjumpaan lintas
agama. Dalam penelusuran yang dilakukan, penulis menemukan bahwa konteks sosial
keagamaan Kalimantan Tengah yang heterogen memberikan peluang bagi masyarakat
untuk melakukan interaksi lintas agama dan budaya dalam aktivitas keseharian. Realitas
ini didasarkan pada pedoman hidup orang Dayak yang mengedepankan karakteristik
kebersamaan, saling menghargai, dan mengedepankan solidaritas dalam kehidupan
sosial keagamaan. Oleh sebab itu, falsafah Huma Betang menciptakan relasi inklusivitas
yang terjalin antar individu dalam kehidupan bersama yang harmonis sehingga turut
mempengaruhi aspek religiositas masyarakat Dayak.

Realitas keberagaman orang Dayak dalam ruang perjumpaan lintas agama juga
dapat ditemukan melalui pengakuan salah seorang Kristen-Dayak yang menyatakan
bahwa:

Saya adalah seorang Dayak yang dulu tinggal di pinggiran sungai Kahayan. Saya

dibesarkan dalam keluarga yang menganut kepercayaan Kaharingan. Kini saya

sudah beralih ke agama Kristen. Keluarga besar saya terdiri dari agama Islam,

Kristen, dan Hindu Kaharingan. Akan tetapi, kami tidak pernah mengalami

19 Anggia Amanda Lukman, “Pewarisan Nilai Sebagai Pembentuk Kepribadian Berkarakter Melalui
Falsafah Huma Betang Suku Dayak Kalimantan,” SOSIETAS 8, No. 1 (August 16, 2018), 455.

Copyright© 2024; Authors | 118



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang

percekcokan karena memiliki ajaran agama yang berbeda-beda.
Selain itu, realitas keberagaman masyarakat Dayak Ngaju juga disampaikan oleh salah
seorang Dayak Ngaju Kaharingan yang mengatakan bahwa:
Sejak dahulu, orang Dayak menganut kepercayaan Kaharingan. Dalam proses yang
panjang serta dipengaruhi oleh masuknya agama-agama resmi ke Kalimantan
Tengah, maka orang Dayak menyikapi hal tersebut dengan cara berpindah agama.
Hal ini terjadi karena saat itu, Kaharingan tidak diakui sebagai agama resmi.
Bahkan, kalau dilihat dari penghuni rumah Betang, maka akan ditemukan orang-
orang yang berbeda agama di dalamnya, mereka tinggal bersama tanpa ada
masalah yang terjadi. Memang saya tidak tanggal langsung di rumah tersebut.
Namun menurut tuturan orang tua saya sebagai pejuang Dayak Kaharingan,
mereka menceritakan seperti itu kepada kami sebagai anak-anak.
Berdasarkan data di atas, maka dapat disimpulkan bahwa keberagaman agama bukan
merupakan sesuatu yang baru bagi masyarakat Dayak. Mereka telah bertumbuh dalam
berbagai konteks perbedaan sejak lama dan bahkan hal tersebut turut membentuk gaya
hidup sebagai orang Dayak. Dalam hal ini, masyarakat Dayak menganut prinsip hidup
yang terbuka dan saling menerima terhadap agama-agama lain. Perbedaan agama yang
terjadi dalam realitas kehidupan mereka juga menjadi modal sosial yang membentuk
identitas Dayak Ngaju. Oleh sebab itu, salah satu konsekuensi dari hal tersebut ialah
mampu menjaga dan melestarikan keberagaman sebagai bentuk tanggung jawab moral
terhadap kesatuan hidup bersama.20
Eksistensi masyarakat Dayak dalam konteks keberagaman agama
mengindikasikan bahwa mereka sangat menghidupi falsafah Huma Betang. Artinya
bahwa nilai-nilai yang diperoleh melalui kesadaran kolektif ketika tinggal dan hidup
bersama di Huma Betang turut mempengaruhi pola hidup mereka di masa kini. Salah
satunya ialah nilai toleransi yang sudah terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat
Dayak secara personal maupun komunal. Oleh sebab itu, hidup dalam keberagaman
agama tidak akan menimbulkan polemik antar sesama, melainkan menjadi suatu
perwujudan untuk menciptakan persatuan. Hal inilah yang kemudian menjadi suatu
temuan bahwa tidak selamanya perbedaan menghadirkan perpecahan. Sebab perbedaan
juga dapat menjadi kekuatan yang membentuk persatuan dalam suatu memori kolektif
atas pengalaman hidup bersama. Dengan demikian, falsafah Huma Betang telah mengakar
dalam diri masyarakat Dayak sehingga melahirkan sikap-sikap hidup yang saling
menghargai, saling menghormati, saling mendukung dan penuh keramahan terhadap
setiap perbedaan yang ada.

20 Carolus Borromeus Mulyatno and Yosaphat, “Praktik Bergotong-Royong Dalam Hidup
Bermasyarakat Sebagai Pengamalan Nilai-Nilai Pancasila,” Jurnal Kewarganegaraan 6, no. 2 (2022): 4624-
4634.

Copyright© 2024; Authors | 119



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

Berdasarkan hasil observasi terhadap realitas penduduk di Kalimantan Tengah,
maka penulis menemukan bahwa populasi masyarakat tidak hanya terdiri dari orang
Dayak, melainkan juga mencakup para pendatang dengan berbagai latar belakang sosial,
budaya dan agama yang berbeda-beda. Namun hal menarik di balik realitas tersebut ialah
keberagaman yang dimiliki oleh masyarakat di Kalimantan Tengah tidak menjadi
penghalang untuk menciptakan tatanan kehidupan yang harmonis. Hal ini tentu
dipengaruhi oleh pemahaman dan penerapan falsafah Huma Betang sebagai landasan
hidup masyarakat Dayak yang memiliki perbedaan namun mampu menciptakan situasi
berdampingan dalam keharmonisan. Oleh sebab itu, dalam realitas Masyarakat Dayak,
mereka memiliki suatu kebiasaan hidup yang tidak saling mengusik antar satu dengan
lainnya.

Menurut salah seorang tokoh agama Islam, nilai-nilai hidup yang ditransfer oleh
orang Dayak dalam dinamika sosial keagamaan menjadi sebuah kekuatan untuk dapat
memperkuat relasi-relasi kemanusiaan. Pernyataan ini didasarkan pada pengalaman
religius sebagai seorang Jawa Islam yang menetap di lingkungan Dayak Kristen, namun
tatanan relasi sosial yang dibangun ialah saling menghidupkan dan memanusiakan satu
dengan yang lainnya. Hal ini berarti bahwa agama tidak menjadi penghalang bagi
seseorang melakukan tindakan kemanusiaan. Sejalan dengan hal tersebut, salah seorang
tokoh agama Islam dari Forum Kerukunan Umat Beragama Provinsi Kalimantan Tengah
menegaskan bahwa sejauh ini agama bukanlah pemisah dalam ruang kehidupan
masyarakat Dayak. Agama dijadikan sebagai jalan untuk mencapai kesempurnaan, namun
tidak menjadi tembok yang membatasi perjumpaan antar agama yang satu dengan
agama-agama yang lain. Agama menjadi ruang warisan pembentukan jati diri sekaligus
teropong untuk dapat melihat dan memahami agama-agama lain.2! Hal ini memberikan
pemahaman bahwa agama boleh berbeda dalam ruang sosial masyarakat, namun mereka
menyatu dalam suatu ruang budaya yang menekankan pada ikatan kemanusiaan. Dengan
kata lain, identitas agama dapat membedakan satu dengan lainnya, namun tindakan
kemanusiaan yang menyatukan masyarakat dengan berbagai latar belakang kehidupan.
Oleh sebab itu, mereka lebih banyak berjumpa dalam dialog-dialog kehidupan yang
menekankan pada aktivitas sosial humanis. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa
falsafah Huma Betang yang dihidupi oleh orang Dayak selama ini tidak bersifat eksklusif.
Nilai-nilai yang terkandung dalam falsafah Huma Betang justru diwujudnyatakan dalam
kehidupan bersama yang juga mencakup para pendatang. Masyarakat Dayak
mengimplementasikan nilai-nilai yang terkandung pada falsafah Huma Betang juga
kepada semua orang yang beridentitas non-Dayak.

Berdasarkan hal di atas, maka salah satu temuan terbaru yang diperoleh melalui
implementasi falsafah Huma Betang dalam dinamika sosial keagamaan masyarakat Dayak

21 Ebenhaizer I Nuban Timo, Meng-Hari-Ini-Kan Injil Di Bumi Pancasila (Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2017) 178.

Copyright© 2024; Authors | 120



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang

di Kalimantan Tengah ialah hospitalitas yang didasarkan pada kemanusiaan. Penulis
menemukan bahwa masyarakat Dayak menerapkan pola relasi sosial yang terbuka
terhadap sesama Dayak dan bahkan juga bagi orang-orang yang non-Dayak. Tanpa
mempersoalkan latar belakang agama, suku, etnis dan status sosial, mereka tetap
menerapkan sikap hidup yang saling menghargai, saling menghormati, dan saling
mendukung antar satu sama lain. Bahkan ketika diperhadapkan dengan berbagai situasi
mendesak, mereka lebih mengutamakan sisi kemanusiaan dibanding identitas yang
melekat pada diri seseorang. Hal ini mengandung pengertian bahwa masyarakat Dayak
telah menyatakan sikap menerima secara terbuka dengan penuh keramahan terhadap
orang lain. Sebab perjumpaan dengan orang lain menghadirkan energi positif yang dapat
memperkuat relasi kemanusiaan. Dengan demikian, falsafah Huma Betang tidak hanya
menjadi narasi kehidupan yang menghidupkan masyarakat Dayak, melainkan juga
kepada semua orang yang dijumpai dalam ruang sosial budaya maupun ruang sosial
keagamaan.

Dialog Humanistik: Model Dialog antar Agama berbasis Falsafah Huma Betang

Eksistensi orang Dayak dalam konteks masyarakat yang plural di Kalimantan
Tengah memberikan sebuah gambaran tentang realitas kehidupan inklusif. Hal ini dapat
ditemukan melalui realitas masyarakat Dayak dalam ruang sosial keagamaan yang
menghidupkan falsafah Huma Betang sebagai dasar kolektivitas. Bahkan, falsafah Huma
Betang dijadikan sebagai bagian integral dari narasi kehidupan orang Dayak yang
mengandung dimensi pembangunan secara komprehensif dengan menekankan pada
kebersamaan, gotong royong serta solidaritas.?2 Hal ini kemudian termanifestasi dalam
ruang-ruang perjumpaan lintas agama yang terjadi di kalangan orang-orang Dayak dan
bahkan juga dengan masyarakat non-Dayak.

Dalam perjumpaan lintas agama akan terbentuk sebuah dialog yang dapat
memberikan kesadaran kolektif terhadap perbedaan yang pada akhirnya akan
menciptakan sikap hidup terbuka.23 Perjumpaan tersebut dapat dilakukan melalui ruang-
ruang formal dan non-formal. Pada ruang perjumpaan lintas agama yang terjadi secara
formal, dialog akan dilakukan dengan menekankan pada pembahasan terkait ajaran dan
tradisi keagamaan yang dianut. Perjumpaan tersebut dapat difasilitasi oleh forum-forum
keagamaan seperti Forum Kerukunan Umat Beragama. Berdasarkan temuan di lapangan,
penulis menemukan bahwa sejauh ini Forum Kerukunan Umat Beragama Kalimantan
Tengah telah melakukan berbagai kegiatan sosial keagamaan yang bertujuan untuk

22 Dedi Prasetya, Melestarikan Kearifan Lokal Dan Situs Budaya Kalimantan Tengah (Jakarta:
Rajawali Press, 2021), 152.

23 Suranto Suranto, “Manifestasi Kearifan Lokal Sebagai Akar Nasionalisme Pancasila Pada Dialog
Lintas Agama Di Kaloran, Temanggung,” Jurnal Pencerahan 11, no. 2 (April 26, 2019): 83-98.

Copyright© 2024; Authors | 121



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

mempererat hubungan masyarakat berbeda agama.? Adapun kegiatan yang telah
dilakukan oleh Forum Kerukunan Umat Beragama Kalimantan Tengah ialah pertemuan
tokoh-tokoh agama di Palangka Raya; sekolah Moderasi Beragama dalam bentuk dialog
antar agama dengan melibatkan narasumber dari semua agama; serta pembinaan
masyarakat melalui penanaman nilai-nilai toleransi. Merujuk pada kegiatan-kegiatan
tersebut, maka telah nampak berbagai upaya yang dilakukan untuk merawat kehidupan
beragama di Kalimantan Tengah. Bahkan kegiatan yang difasilitasi oleh Forum
Kerukunan Umat Beragama juga memberikan ruang bagi masyarakat untuk belajar
menghargai perbedaan dalam sebuah komunitas sosial.

Selain itu, perjumpaan lintas agama yang dilakukan oleh orang-orang Dayak
bersama masyarakat pendatang juga dapat berlangsung dalam ruang-ruang non-formal.
Menurut Fletcher, model perjumpaan lintas agama seperti ini menekankan pada aktivitas
keseharian masyarakat dengan mengutamakan transformasi paradigma dalam menjaga
keutuhan hidup.?5> Sedangkan bagi Lattu, perjumpaan lintas agama dalam ruang sosial
yang merujuk pada keterlibatan sehari-hari dengan didasarkan oleh spirit solidaritas
antar agama dapat disebut sebagai interreligious engagement.?6 Perjumpaan lintas agama
seperti ini juga termanifestasi dalam berbagai aktivitas sosial masyarakat Dayak yang
dapat dirumuskan sebagai berikut: pertama, hidup berdampingan secara bertetangga
pada lingkungan pemukiman. Realitas ini tidak dapat dihindarkan dalam dinamika sosial
masyarakat Dayak dan non-Dayak di Kalimantan Tengah. Artinya bahwa daerah
pemukiman tidak dibatasi oleh pemerintah dengan menetapkan wilayah berdasarkan
agama. Hal inilah yang memberikan spirit hospitalitas untuk menerapkan sikap hidup
saling menerima terhadap berbagai perbedaan yang ada. Bahkan realitas seperti ini juga
menjadi kekuatan untuk meminimalisirkan hal-hal yang dapat mengancam ikatan
kekeluargaan secara sosial budaya. Kedua, melakukan kegiatan silaturahmi atau
kunjungan sosial pada setiap hari-hari keagamaan. Kegiatan ini telah menjadi ciri khas
masyarakat di Kalimantan Tengah. Artinya bahwa dalam perayaan hari raya setiap agama
akan dilaksanakan perkunjungan dari agama-agama lain sebagai wujud rasa
kekeluargaan dan kebersamaan. Bahkan kegiatan seperti ini memberikan spirit toleransi
sehingga agama tidak membatasi mereka dalam memperkuat ikatan kekeluargaan dan
kekerabatan. Ketiga, perjumpaan lintas agama dalam tradisi dan ritual orang Dayak.
Ritual menjadi ruang yang terbuka bagi proses perjumpaan orang-orang dengan latar

24 Dokumen Program Kerja Forum Kerukunan Umat Beragama Provinsi Kalimantan Tengah tahun
2021-2025.

25 Jeannine Hill Fletcher, “Women in Inter-Religious Dialogue,” in The Wiley-Blackwell Companion
to Inter-Religious Dialogue (Chichester: Wiley-Blackwell, 2013), 177.

26 [zak Y.M Lattu, Rethinking Interreligious Dialogue: Orality, Collective Memory and Christian-
Muslim Engagement in Indonesia (Netherland: Brill Publisher, 2023), 151-157.

Copyright© 2024; Authors | 122



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang

belakang agama yang berbeda.?’” Dalam ritual-ritual yang dilakukan oleh masyarakat
Dayak selalu melibatkan orang-orang dari agama Kristen dan Islam. Hal ini didasarkan
pada kesadaran kolektif masyarakat yang sebelumnya menganut kepercayaan
Kaharingan sehingga dalam pelaksanaan ritual, mereka akan menyatu dalam suatu ikatan
kekeluargaan. Artinya bahwa ritual masyarakat Dayak yang dilakukan dengan
menggunakan kepercayaan Kaharingan menjadi ruang terbuka bagi masyarakat Dayak
beragama Kristen dan Islam. Dengan kata lain, ritual-ritual tersebut menjadi rumah bagi
masyarakat Dayak Kristen dan Dayak Islam untuk merefleksikan keberadaan mereka
serta menjadi media atau sarana yang memperkuat relasi antar agama.

Realitas praktik sosial keagamaan yang dilakukan oleh masyarakat Dayak dapat
dikonstruksikan sebagai bentuk dialog humanistik. Dalam hal ini, dialog humanistik
merupakan pendekatan yang berupaya mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan sebagai
dasar untuk menciptakan dialog yang saling menghargai dan menerima dalam
keberagaman. Dialog humanistik yang dilakukan oleh masyarakat Dayak di Kalimantan
Tengah didasarkan pada nilai-nilai falsafah Huma Betang sehingga lebih mengutamakan
kesadaran memanusiakan manusia dan tidak hanya sekadar diskusi ajaran keagamaan.
Dialog seperti ini menjadi sarana untuk mempererat hubungan sosial lintas agama,
memahami nilai-nilai bersama, dan menerapkan sikap hidup yang pluralis terhadap
sesama. Oleh sebab itu, dapat dikatakan bahwa dialog humanistik berbasis falsafah Huma
Betang telah berlangsung pada ruang perjumpaan non-formal dan dapat menghubungkan
setiap orang yang hidup dalam perbedaan dalam satu ikatan rasa kemanusiaan.

Berdasarkan uraian di atas, maka dialog humanistik yang terjadi pada ruang
perjumpaan lintas agama dengan didasarkan pada falsafah Huma Betang merupakan
salah satu model dialog lintas agama berbasis kearifan lokal. Dialog humanistik dapat
dilakukan dengan menggunakan beberapa pendekatan seperti menciptakan ruang yang
terbuka atas dasar konsep historitas Huma Betang sebagai Rumah Panjang;
menggunakan metode story telling atau bercerita untuk membangun empati; penggunaan
simbol-simbol budaya yang dapat diekspresikan dalam ruang keagamaan; dan
menerapkan pendekatan reflektif untuk menumbuhkan kesadaran kolektif. Hal ini akan
menjadikan dialog humanistik tidak hanya sekadar menghargai keberagaman agama,
tetapi juga menerapkan tindakan kemanusiaan dan nilai-nilai sosial yang inklusif
transformatif. Dialog humanistik berbasis falsafah Huma Betang termanifestasi dalam
kebersamaan dalam keberagaman yang setara. Meskipun masyarakat Dayak memiliki
beragam perbedaan kepercayaan, namun mereka lebih mengutamakan nilai hidup
bersama. Setiap orang dipandang sebagai makhluk yang setara sehingga dalam ruang

27 Sharon Michelle O Pattiasina, [zak Y M Lattu, and Ebenhaizer I Nuban Timo, “Perempuan Dan
Liminalitas Perdamaian: Hubungan Islam-Kristen Dalam Liminalitas Simbolik Kain Gandong di Maluku,”
PALASTREN Jurnal Studi Gender 11, no. 2 (December 10, 2018): 205-232.

Copyright© 2024; Authors | 123



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

perjumpaan, masyarakat Dayak akan menempatkan semua agama dan keyakinan pada
posisi yang sejajar. Masyarakat Dayak menerapkan sikap beragama yang pluralis dan
transformatif dengan menekankan bahwa semua ajaran beragama didasarkan pada aspek
kemanusiaan. Model dialog humanistik berbasis falsafah Huma Betang dapat
dikategorikan sebagai dialog berkelanjutan yang tidak hanya terjadi sekali, melainkan
secara berulang kali dalam aktivitas hidup sehari-hari yang mencakup bentuk kerjasama,
perayaan, dan bahkan dukungan antar komunitas agama. Dialog humanistik berbasis
falsafah Huma Betang dijadikan sebagai sarana pemersatu yang dapat mencegah dan
mengatasi ketegangan sosial keagamaan, serta menerapkan semangat solidaritas.
Dengan demikian, model dialog ini menunjukan bentuk kontribusi falsafah Huma Betang
dalam memelihara dan meningkatkan kerukunan umat beragama di tengah konteks
Kalimantan Tengah yang plural.

4. Kesimpulan

Falsafah Huma Betang memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan
masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah, terutama dalam membangun sikap inklusivitas
transformatif. Falsafah ini menekankan pada nilai-nilai seperti gotong royong, kejujuran,
kesetaraan, dan toleransi dengan mengedepankan aspek kemanusiaan dalam praktik
kehidupan di ruang sosial keagamaan. Hal ini menjadi dasar religiositas masyarakat
Dayak ketika terlibat dalam ruang perjumpaan lintas agama di Kalimantan Tengah.
Dengan kata lain, aspek kemanusiaan dan hospitalitas sangat diutamakan dalam
menjalankan aktivitas keseharian di ruang formal maupun non-formal, sehingga dapat
dijadikan dasar dalam mengonstruksikan model dialog humanistik. Dalam hal ini, dialog
humanistik berbasis falsafah Huma Betang mencerminkan model interaksi lintas agama
yang mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan, kesetaraan, dan kebersamaan dalam
masyarakat Dayak yang plural di Kalimantan Tengah. Dengan menjunjung tinggi prinsip
kemanusiaan dan menghargai keberagaman, model dialog humanistik berbasis Huma
Betang berperan penting dalam merawat kerukunan umat beragama serta mengatasi
ketegangan sosial keagamaan, sehingga tercipta ikatan solidaritas yang kuat antar
komunitas agama di Kalimantan Tengah.

Daftar Pustaka

Adu, Philip, and Anthony D. Miles. Research Methods: A Step-By-Step Guide to Writing Up
Your Research in the Social Sciences. New York: Routledge Publisher, 2024.

Ahmad, Jumal. Religiositas: Refleksi Dan Subjektivitas Keagamaan.Yogyakarta: Deepublish
Budi Utama, 2020.

Bunu, Helmuth Y. Metodologi Penelitian Kualitatif Kontemporer. Jakarta: Jenggala Pustaka
Utama, 2015.

Chia, Philip Suciadi. “Pancasila and Covenantal Pluralism in Indonesia: A Historical
Approach.” Transformation: An International Journal of Holistic Mission Studies 39,
no. 2 (April 30, 2022): 91-98.

Copyright© 2024; Authors | 124



Sharon Michelle O. Pattiasina: Religiositas Masyarakat Dayak Lintas Agama berbasis Falsafah Huma Betang

Creswell, John W. Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Mixed.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010.

Djohan Effendi. Pluralisme Dan Kebebasan Beragama. Yogyakarta: Interfidei, 2010.

Fletcher, Jeannine Hill. “Women in Inter-Religious Dialogue.” In The Wiley-Blackwell
Companion to Inter-Religious Dialogue. Chichester: Wiley-Blackwell, 2013.

Hamidah, Noor, and Tataw Wijaya Garib. Betang: Tipomorfologi Pemukiman Kalimantan
Tengah. Yogyakarta: Kanisius, 2019.

Herman, Herman, Haris Munandar, Annisa Annisa, and Tanti Apriani. “Huma Betang
Philosophy Based on Social Studies Learning Through E-Book Application.” The
Innovation of Social Studies Journal 4, No. 1 (September 21, 2022): 34.

Jaenudin, Ujam, and Tahrir Tahrir. “Studi Religiositas, Budaya Sunda, Dan Perilaku Moral
Pada Masyarakat Kabupaten Bandung.” Jurnal Psikologi Islam dan Budaya 2, No. 1
(April 30, 2019): 1-8.

K. Wardani, Laksmi, Ronald H.I. Sitindjak, and Poppy F. Nilasari. “Sustainability of Betang
House’s Cultural Wisdom in Central Kalimantan.” KnE Social Sciences (September
2,2020).

Lattu, Izak Y.M. Rethinking Interreligious Dialogue: Orality, Collective Memory and
Christian-Muslim Engagement in Indonesia. Netherland: Brill Publisher, 2023.

Lukman, Anggia Amanda. “Pewarisan Nilai sebagai Pembentuk Kepribadian Berkarakter
Melalui Falsafah Huma Betang Suku Dayak Kalimantan.” SOSIETAS 8, No. 1 (August
16,2018).

Maunati, Yekti. Identitas Dayak: Komodifikasi Dan Politik Kebudayaan. Yogyakarta: LKIS,
2004.

Mulyatno, Carolus Borromeus, and Yosaphat. “Praktik Bergotong-Royong Dalam Hidup
Bermasyarakat = Sebagai = Pengamalan  Nilai-Nilai  Pancasila.”  Jurnal
Kewarganegaraan 6, No. 2 (2022): 4624-4634.

Nuban Timo, Ebenhaizer 1. Meng-Hari-Ini-Kan Injil Di Bumi Pancasila. Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2017.

Pattiasina, Sharon Michelle O, Izak Y M Lattu, and Ebenhaizer [ Nuban Timo. “Perempuan
Dan Liminalitas Perdamaian: Hubungan Islam-Kristen Dalam Liminalitas Simbolik
Kain Gandong di Maluku.” PALASTREN Jurnal Studi Gender 11, No. 2 (December 10,
2018): 205-232.

Poerwadi, Petrus, and Misnawati. Deder Dan Identitas Kultural Dayak Ngaju. Bogor:
Guepedia, 2021.

Prasetya, Dedi. Melestarikan Kearifan Lokal Dan Situs Budaya Kalimantan Tengah. Jakarta:
Rajawali Press, 2021.

Sandi, John Retei Alfri. Lembaga Adat Dan Hak-Hak Adat Masyarakat Dayak Dalam
Pusaran Politik. Banten: An1lmage, 2019.

Simatupang, M, and M. Beka. “Filosofi Huma Betang Dan Keberagaman Masyarakat
Dayak.” Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 1, No. 1
(2022): 39-47.

Solikin, Asep. “Internalisasi Kearifan Lokal Huma Betang Sebagai Upaya Pencegahan
Paham Radikalisme.” Pedagogik: Jurnal Pendidikan 19, No. 1 (March 25, 2024): 28-
39.

Copyright© 2024; Authors | 125



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

Suranto, Suranto. “Manifestasi Kearifan Lokal Sebagai Akar Nasionalisme Pancasila Pada
Dialog Lintas Agama Di Kaloran, Temanggung.” Jurnal Pencerahan 11, No. 2 (April
26,2019): 83-98.

Syaikhu, H. Internalisasi Hukum Waris: Menakar Sistem Hukum Waris Dalam Budaya
Kearifan Lokal. Yogyakarta: K-Media, 2020.

Titaley, John A. Religiositas Di Alinea Tiga: Pluralisme, Nasionalisme Dan Transformasi
Agama-Agama. Salatiga: Satya Wacana Press, 2013.

Wiguna, Teguh Musa, Absori, Suriansyah Murhaini, and Arief Budiono. “Huma Betang-
Based Resolution of Mining Land Conflicts: Belom Bahadat Legal Culture of
Bakumpai Dayak Community in Central Kalimantan, Indonesia.” Lex localis -
Journal of Local Self-Government 22, No. 3 (July 31, 2024): 47-65.

Copyright© 2024; Authors | 126



