(Glolclo

a

SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen

ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online) DOI: 10.34307/sophia.v5i2.278
Volume 5, No 2, Desember 2024; (70-81) Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id

Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan: Merancang Pendidikan
demi Masa Depan

Joas Adiprasetya
Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta, Jakarta, Indonesia
joas.adiprasetya@stftjakarta.ac.id

Abstract: This article aims to bring together Wendell Berry's educational concept and
the concept of timefulness and placefulness based on the idea of the flourishing of life.
Wendell Berry's educational theory and ecological philosophy will be used analytically
and in dialogue with the theology of flourishing life. The conjoining of these two streams
of thought will give rise to a futuristic model of education directed toward the future,
which offers a sustainability perspective within the model of humanism and ecologism.
Such a model of education is an alternative to an education controlled by technological
innovation and political security.

Keywords: flourishing, placefulness, sustainability, timefulness, Wendell Berry

Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk memperjumpakan konsep pendidikan Wendell
Berry dan konsep kepurnakalaan dan kepurnasthanaan berbasis ide mengenai
kehidupan yang mekar. Teori pendidikan dan filsafat ekologi Wendell Berry akan
dipergunakan secara analitis dan didialogkan dengan teologi kemekaran hidup.
Perjumpaan kedua arus pemikiran ini akan memunculkan sebuah model pendidikan
yang terarah ke masa depan, yang berperspektif keberlanjutan di dalam model
humanisme dan ekologisme. Model pendidikan semacam ini menjadi sebuah
alternatif bagi sebuah pendidikan yang dikendalikan oleh inovasi teknologi dan
keamanan politik.

Kata Kunci: keberlanjutan, kepurnasthanaan, kepurnakalaan, mekar, Wendell Berry

1. Pendahuluan

Percakapan mengenai pendidikan atau pedagogi futuristik banyak berlangsung
pada beberapa waktu terakhir. Isu mendasarnya terkait dengan pencarian model
pembelajaran yang terbaik untuk mempersiapkan naradidik menghadapi perkembangan
zaman yang begitu cepat yang didominasi oleh perkembangan sains dan ilmu
pengetahuan serta kemajuan ekonomi yang ditandai pertumbuhan moneter yang
didominasi oleh menggelembungnya korporasi-korporasi global. Seluruh perkembangan
ilmu pengetahuan dan ekonomi tersebut mendesak para ahli untuk memprediksi apa
yang bakal terjadi di masa depan yang tak terlalu jauh. Gairah memprediksi masa depan

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike
4.0 International (CC BY-SA 4.0)

Copyright© 2024; Authors | 70


mailto:joas.adiprasetya@stftjakarta.ac.id

Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan

itulah yang dirangkum lewat adjektiva “futuristik” tersebut. Tidak jarang apa yang kita
temui adalah hasrat berlebihan untuk menciptakan model-model pendidikan yang
mempersiapkan naradidik untuk siap berpartisipasi ke dalam perkembangan ilmu
pengetahuan dan ekonomi neoliberal tersebut, namun jarang terdengar suara-suara kritis
yang muncul dari dalam dunia pendidikan terhadap seluruh perkembangan dunia
kontemporer tersebut.

Alexander Bodnar, Elvira Bodnar, dan Vera Makerova menunjukkan bahwa filsafat
pendidikan kontemporer berada di dalam pusaran pertentangan antara dua model
pedagogi yang saling bersaing, yaitu humanisme dan teknokrasi. Mereka menunjukkan
bahwa “the fundamental difference between technocracy and humanism is the attitude
toward man, for a humanist, man is the goal, for a technocrat s/he is a means.”! Para penulis
ini memperlihatkan bahwa kedua paradigma ini terus bertikai,

Humanism and technocracy have always opposed each other; and technocracy has
always won in the confrontation. Today, the question is whether technocracy will
finally win, and our mankind will finally lose to itself by having turned into a sort of
community in which Pelevin’s broiler cockerels, Zatvornik and Shestipaly lived. Or it
will find the strength to carry out a humanistic project. An educational sphere is at the
forefront of this confrontation as it is known that the world is ruled by those in whose
hands the school is.?

Berdasarkan pengamatan Bodnar, Bodnar, dan Makerova ini, artikel ini ingin mengajukan
sebuah alternatif pendekatan dalam pendidikan humanis, yang lebih berorientasi pada
seluruh ciptaan atau segenap ekosistem semesta. Namun, demikian, pada titik ini, sebuah
masalah muncul. Bodnar, Bodnar, dan Makerova mengamati bahwa, sekalipun
teknokratisme murni sebenarnya mengalami kegagalan pada abad ke-20, humanisme
sendiri juga tidak dapat disebut berhasil, sebab yang ditampilkan adalah sebuah
“humanisme yang abstrak”, sehingga yang muncul adalah sebuah impasse atau jalan
buntu.? Tentu saja dengan memperlebar fokus dari manusia ke lingkungan hidup, bahaya
lain akan muncul, yaitu hadirnya sebuah “ekologisme yang abstrak.”

Untuk melampaui humanisme atau ekologisme yang abstrak tersebut, artikel ini
belajar dari pemikiran Wendell Berry yang meletakkan fokus pendidikan pada komunitas
di akar rumput. Fokus Berry ini tepat untuk diadopsi demi menghindari sebuah praktik
pendidikan yang abstrak. Pertanyaannya sekarang, bagaimana teologi dapat memberi
sebuah perspektif bagi pendidikan berbasis keberlanjutan yang terfokus pada pentingnya
komunitas sebagaimana diusulkan oleh Berry? Untuk menjawab pertanyaan di atas,
artikel ini akan berusaha menawarkan sebuah pemikiran reflektif dengan mengajukan
beberapa langkah. Bagian pertama akan membahas tiga histeria yang kerap mendominasi

1 A Bodnar, E Bodnar, and V Makerova, “Technocratic and Humanistic Trends in Education: New
Tunes,” KnE Life Sciences (November 1, 2018): 174, accessed September 11, 2024,
https://knepublishing.com/index.php/KnE-Life/article/view/3274.

2 Ibid., 173.

3 Ibid.

Copyright© 2024; Authors | 71



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

percakapan pedagogi mengenai masa depan: teknologi, politik, dan ekologi. Kemudian,
artikel ini akan memanfaatkan perspektif seorang sastrawan dan pemikir lingkungan
hidup, Wendell Berry, khususnya pandangannya mengenai masa depan dan pendidikan.
Akhirnya, artikel ini akan ditutup dengan sebuah refleksi mengenai kepurnakalaan dan
kepurnasthanaan dalam perspektif pendidikan demi kepenuhan dan kemekaran hidup.*

2. Metode Penelitian

Artikel ini memakai pendekatan analitis dan konstruktif. Pendekatan analitis
dipergunakan untuk melihat seberapa jauh jalinan domain teknologi, politik, dan ekologi
mempengaruhi manusia kontemporer untuk memaknai masa depan mereka. Pendekatan
konstruktif dipergunakan untuk memberi perspektif teologis atas pandangan Wendell
Berry mengenai pendidikan demi kelanjutan kehidupan, khususnya dengan mengusulkan
sebuah refleksi mengenai makna masa depan dan kepenuhan hidup dalam kategori waktu
(timefulness) dan ruang (placefulness).

Seluruh konstruksi ini memberi sebuah pemahaman yang mendasar mengenai
paradigma pendidikan berkelanjutan yang terfokus pada kepenuhan ruang dan waktu
bagi komunitas-komunitas lokal. Dengan demikian, kedua pendekatan di atas, yaitu
pendekatan analitis dan konstruktif, diabdikan pada dimensi praksis dari teologi.

3. Hasil dan Pembahasan
Histeria Masa Depan dalam Tiga Suara

Secara berkala, percakapan mengenai masa depan muncul ke permukaan diskusi
akademis maupun di dalam kehidupan sehari-hari, khususnya jika terjadi hal-hal besar
menyangkut nasib bumi ini. Ia bisa berupa temuan menggemparkan yang asing namun
mengasyikkan. Sebagai contoh adalah kemunculan ChatGPT dan aplikasi Al (artificial
intelligence) lain. Berbagai benediksi atau kata-kata baik tentang masa depan
bermunculan. Ia bisa juga muncul dalam bentuk kekhawatiran akan nasib generasi
mendatang karena bencana yang sifatnya global; misalnya, pandemi Covid-19. Berbagai
maldiksi atau kata-kata buruk muncul untuk meratapi nasib anak-cucu kita kelak yang
tampaknya tak sebaik kita.

Percakapan akhir-akhir ini mengenai masa depan dunia tampaknya terkonsentrasi
pada tiga tema besar: teknologi, politik, dan ekologi. Percakapan tersebut nyaris berwajah
histeria yang menyeret kita untuk percaya bahwa masa depan yang gemilang harus kita
perjuangkan dengan sekuat tenaga. Di bidang teknologi, kemunculan artificial intelligent
(AI) tampaknya mendominasi percakapan dengan memusatkan diri pada pembaruan
(innovation). Di bidang politik, perubahan peta politik global membuat banyak orang

4 Saya pernah mengusulkan purnakala dan kepurnakalaan sebagai istilah baru untuk
menerjemahkan kata timeful dan timefulness. Di dalam artikel ini, saya mengusulkan kata purnasthana dan
kepurnasthanaan sebagai istilah baru untuk menerjemahkan kata placeful dan placefulness. Purnasthana
berasal dari kata Sansekerta, purna (penuh) dan asthana (ruang, tempat, dan istana). Lihat Joas Adiprasetya,
“Sejarah Kekristenan Dan Kepurnakalaan,” in Berteologi Dalam Sejarah: Masa Lalu Memanusiakan, Masa
Depan Yang Purnakala: Pengucapan Syukur 70 Tahun Pdt. Prof. Dr. Jan S. Aritonang, ed. Asteria Aritonang
and Sylvana Apituley (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023), 3-9.

Copyright© 2024; Authors | 72



Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan

berspekulasi mengenai keamanan (security) peradaban dan kebudayaan global. Lantas,
masa depan juga banyak dibicarakan terkait dengan makin rusaknya bumi dan kehidupan
masa depan semacam apa yang dapat menyediakan ruang bagi seluruh spesies bumi
untuk bertahan. Keberlanjutan (sustainability) menjadi kata kunci di sini. Secara sengaja,
domain ekonomi tidak dimasukkan ke dalamnya, sebab tampaknya ia bersifat
omnipresent atau ubiquitous di dalam ketiga domain lainnya.

Para futurolog lazimnya memakai salah satu dari beberapa kata kunci ini—
innovation, security, dan sustainability—untuk memprediksi masa depan dunia. Jika harus
memilih, maka artikel ini mengusulkan agar sustainability planet ini lebih mendapat
prioritas daripada memastikan global security atau technological innovation. Memang,
innovation dan security sangat penting, namun keduanya sia-sia jika planet ini tak dapat
berlanjut dan hancur karena keserakahan manusia. Dengan kata lain, teknologi dan
politik (serta ekonomi) sesungguhnya menjadi alat bagi peradaban untuk memastikan
bahwa kehidupan geo-ecosystem memekar demi generasi mendatang. Sayangnya,
tendensi global yang terjadi justru sebaliknya, yaitu munculnya penekanan yang jauh
lebih kuat pada pementingan inovasi teknologi dan sekuritas politik, khususnya secara
global. Christian Haddad, Dagmar Vorlicek, dan Nina Klimburg-Witjes mencatat
menguatnya “the nexus of security-innovation” yang menunjukkan semakin terjalinnya
politik dan teknologi secara global.>

Dalam konteks itu, pendidikan yang harus kita kembangkan adalah sebuah model
pendidikan demi keberlanjutan (education for sustainability) dunia ini. Artikel ini tidak
akan membahas pendidikan berperspektif sustainability ini, sebab ia telah banyak
dibahas oleh banyak ahli.® Apa yang akan ditawarkan berikut ini adalah sebuah
pembahasan singkat atas pemikiran ekologis Wendell Berry yang dapat memberi
landasan teoretis bagi sebuah pendidikan yang berbasis keberlanjutan.

Wendell Berry: Masa Depan dan Pendidikan

Pendidikan berperspektif keberlanjutan yang perlu kita usahakan tampaknya
senada dengan pandangan seorang filsuf, sastrawan, dan aktivis lingkungan hidup yang
bernama Wendell Berry. Berry bukanlah seorang teolog akademis, namun tulisan-tulisan
dan puisi-puisinya sangat teologis.” Eugene Peterson, seorang teolog dan pendeta,
berkata tentang Wendell Berry.

Wendell Berry adalah seorang penulis yang darinya saya belajar banyak tentang

teologi pastoral saya. Berry adalah seorang petani di Kentucky. Di pertanian ini,

5 Christian Haddad, Dagmar Vorli¢ek, and Nina Klimburg-Witjes, “The Security-Innovation Nexus
in (Geo-)Political Imagination,” Geopolitics 29, no. 3 (May 26, 2024): 741-764.

6 Lihat kajian bibliometrik atas 2.827 documents di dalam Bahasa Inggris sepanjang 33 tahun
(1989-2023) yang membahas tema ini, Andra-Teodora Gorski et al., “Education for Sustainability—Some
Bibliometric Insights,” Sustainability 15, no. 20 (October 16, 2023): 14916.

7 Jeffrey Bilbo melacak pergeseran pemikiran Berry ke arah yang lebih teologis sejak sekitar tahun
1979. Lihat Jeffrey Bilbro, “When Did Wendell Berry Start Talking Like a Christian?,” Christianity &
Literature 68, no. 2 (March 2019): 272-296.

Copyright© 2024; Authors | 73



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

selain membajak ladang, menanam tanaman, dan merawat kuda, ia menulis novel,
puisi, dan esai. Pentingnya tempat [place] merupakan sebuah tema yang berulang—
tempat dirangkul dan dicintai, dipahami dan dihormati. Setiap kali Berry menulis
kata “peternakan”, saya menggantinya dengan “jemaat”: kalimat itu cocok untuk
saya setiap saat.8

Pentingnya ruang dan waktu, kini dan di sini, bagi Berry, terlihat dalam puisi
singkatnya yang berjudul “For the Future”:°

For the Future

Planting trees early in spring,

we make a place for birds to sing

in time to come. How do we know?

They are singing here now.

There is no other guarantee

that singing will ever be.

Demi Masa Depan

Menanam pohon di awal musim semi,

kita membuat tempat untuk burung berkicau
di waktu mendatang. Bagaimana kita tahu?
Mereka bernyanyi di sini kini.

Tak ada jaminan lain

nyanyian itu akan terus ada.

Bagi Berry, masa depan tidak dapat dipastikan sama sekali, hanya masa kini yang
dapatkita respons dengan sikap hidup setepatnya. Kekinian adalah waktu yang meruang;
kesinian adalah ruang yang mewaktu. Kita tak dapat memastikan kicauan burung akan
tetap terdengar esok, namun kita tetap harus menanam pohon di suatu tempat (“place”)
dan di suatu waktu (“early in spring”). Dengan kata lain, masa depan hanya dapat didekati
dengan pengharapan (“hope”) yang mengakar pada kesadaran pada masa kini. Selain
pengharapan yang bersifat spiritual—"janganlah khawatir akan hari besok” (Mat. 6:34)
adalah ayat kesukaan Berry—masa depan sama sekali tidak dapat diprediksi atau
diketahui sama sekali. Itu sebabnya, ia lantas berkata, “Saya bukanlah seorang penafsir
Alkitab yang terakreditasi, namun bersikap khawatir pada hari besok, saya percaya,
merupakan sebuah sikap yang menyia-nyiakan waktu, sebab apa yang dapat kita lakukan
untuk masa depan secara benar adalah melakukan hal-hal yang benar pada masa kini.”10

Menghidupi masa kini dengan baik sebagai satu-satunya cara untuk memperoleh
masa depan yang baik merupakan mantra bagi sebuah “eskatologi yang mengkini dan

8 Eugene H. Peterson, Under the Unpredictable Plant: An Exploration in Vocational Holiness (Grand
Rapids, MI: Eerdmans, 1992), 131.

9 Wendell Berry, “For the Future,” last modified 1980,
https://www.americanpoems.com/poets/wendell-berry/for-the-future/.

10 Wendell Berry, “On Being Asked for ‘A Narrative for the Future,” in Our Only World: Ten Essays,
eBook. (Berkeley: Counterpoint, 2015), 51.

Copyright© 2024; Authors | 74



Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan

menyini” menurut Berry. Apa pun yang baik bagi masa depan haruslah baik bagi masa

kini, atau tepatnya, apa pun yang baik bagi masa depan haruslah pada hakikatnya

memang baik untuk segala waktu. la berkata,
Mungkin kita dapat berhenti menyelamatkan dunia dan mulai hidup dengan baik
[savingly] di dalamnya. Jika menggunakan lebih sedikit energi mungkin menjadi
sebuah gagasan yang baik bagi masa depan, itu karena memang hal tersebut
merupakan sebuah gagasan yang baik ... Saya telah mengadvokasi the 50-Year Farm
Bill, sebuah solusi besar lain yang mati-matian saya promosikan, tetapi bukan
karena itu akan menjadi solusi yang baik untuk masa depan. Saya mendukungnya
karena itu baik bagi masa kini, menurut pemahaman saat ini mengenai kebutuhan
saat ini ... Hanya kebaikan masa kini yang sungguh-sungguh baik. Kehadiran
kebaikan—karya yang baik, pemikiran yang baik, aksi yang baik, tempat-tempat
yang baik—yang olehnya kita tahu bahwa masa kini tidak harus menjadi sebuah
mimpi buruk bagi masa depan. “Kerajaan Allah telah dekat” karena, jika tidak dekat,
ia tidak ada sama sekali.1l1

Tanpa pengakaran pada kebaikan masa kini, semua percakapan mengenai masa
depan justru akan berpotensi menghancurkan masa depan itu sendiri. Berry
mengeluhkan begitu banyak praktik semacam ini dengan berkata, “Saya tidak mau
berspekulasi. Saya tidak ingin membangun ‘masa depan yang lebih baik’: Itu akan
mengarahkan Anda secara langsung ke dalam semua jenis omong kosong politik. Dunia
sekarang tampaknya penuh dengan orang menghancurkan hal-hal yang bernilai
permanen demi ‘masa depan yang lebih baik’.”12

Bagi Berry, kekeliruan dalam mengabdi pada hasrat demi masa depan yang lebih
baik, namun yang sekaligus menghancurkan kehidupan masa kini ditampakkan paling
jelas oleh apa yang disebutnya “kemajuan teknologis” (technological progress). la
menandaskan:

Tujuan yang lebih tinggi dari “kemajuan teknologi” adalah uang dan kemudahan.
Dan keserakahan yang ditinggikan akan uang dan kemudahan ini disamarkan dan
dibenarkan oleh sebuah iman yang kultis dan yang tidak jelas pada “masa depan.”
Kita melakukan apa yang kita lakukan, kita katakan, “demi masa depan” atau “demi
membuat masa depan yang lebih baik untuk anak-anak kita.” Bagaimana kita dapat
berharap untuk membuat masa depan yang baik dengan berbuat buruk di masa
sekarang, kita tidak mengatakannya. Kita tidak dapat berpikir tentang masa depan,
tentu saja, sebab masa depan tidak ada: keberadaan masa depan adalah sebuah
pasal iman.13

11 Ibid., 53.

12 Harold K. Bush, “Hunting for Reasons to Hope: A Conversation with Wendell Berry,” Christianity
& Literature 56, no. 2 (March 2007): 223.

13 Wendell Berry, What Are People for?: Essays (San Francisco: North Point Press, 1990), 188.

Copyright© 2024; Authors | 75



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

Jadi, jelaslah, bagi Berry, pengharapan masa depan berada pada wilayah iman. Ketika ia
direduksi pada tataran ekspektasi futuristik lewat kemajuan teknologis, maka
kehancuran yang akan muncul, yaitu justru kehancuran masa kini. Sekali lagi, Berry
menegaskan: peliharalah masa kini, dan ia akan membawa kita ke masa depan.
Sebaliknya, dengan memusatkan perhatian pada usaha membuat masa depan yang baik,
kita justru menghancurkan masa Kini.

Dengan pandangan yang kritis terhadap masa depan yang teknosentris semacam
ini, dapat dipahami jika Wendell Berry menegaskan diri sebagai seorang skeptis terhadap
pendidikan, sebagaimana yang ia sendiri akui.l* Sikap skeptisnya itu dilandasi
pengamatannya bahwa pendidikan telah menjadi proses yang “terlalu teoretis dan terlalu
dinilai tinggi” (overtheorized and overvalued) hingga menciptakan sebuah kecemasan
antara ruang kelas dan dunia nyata.1> Pendidikan semacam ini telah “membeli” anak-anak
muda untuk menjadi komoditas—setepatnya artinya “sesuatu yang dapat dibeli”—dari
sebuah sistem industrial yang mengabaikan komunitas. Berry mengajukan kritik pedas
atas model pendidikan semacam ini dengan berkata,

Tujuan pendidikan adalah mempersiapkan orang untuk "mengambil tempat
mereka" dalam masyarakat industri, dengan asumsi bahwa semua unit ekonomi
kecil sudah usang. Dan takhayul pendidikan mengasumsikan bahwa "tempat dalam
masyarakat” ini "naik" (up). "Naik" adalah arah dari kecil ke besar. Pendidikan
adalah jalan ke atas. Tujuan populer dari pendidikan adalah menempatkan semua
orang "di atas".16

Akibatnya adalah pendidikan mencerabut seseorang dari komunitas tempat ia
berakar. Perlu dicatat di sini bahwa Berry sama sekali tidak menentang pendidikan per
se. Dia mengkritik dengan tajam institusi pendidikan, tepatnya institusi pendidikan yang
mengkomoditaskan para pelajar dan menghambakan mereka pada sistem finansial yang
tak adil. Ia berkata,

Anda lihat bahwa anak-anak diajar—tidak cukup hanya untuk memberi mereka

pekerjaan atau ijazah—tetapi diajar untuk berfungsi sebagai anggota komunitas

yang bertanggung jawab dan penuh kasih sayang .. Dan saya pikir sistem
pendidikan, apa pun itu, harus mempertimbangkan kompleksitas komitmen lokal
tersebut. Tentu saja, sistem pendidikan kita telah gagal total untuk melakukan itu.

Kita mendidik anak-anak untuk hidup di mana saja, bukan di suatu tempat

tertentu.l”

Pada titik ini, kita menemukan dua titik-api dari konsep filsafati Berry, yaitu tempat
(place), seperti yang telah dibahas di awal, dan komunitas (community). Menjadi seorang
pribadi yang penuh tanggung jawab dan cinta kasih yang mengakar di suatu tempat dan
komunitas yang berbagi tempat bersama itu adalah tujuan pendidikan yang baik. Paul

14 Wendell Berry, The Long-Legged House: Essays, eBook. (Berkeley: Counterpoint, 2003), 135.

15 [bid., 135-136.

16 Berry, What Are People for?: Essays, 27.

17 Wendell Berry, Conversations with Wendell Berry, ed. Morris A. Grubbs, Literary Conversations
Series (Jackson, 2007), 107.

Copyright© 2024; Authors | 76



Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan

Theobald dan Dale Snauwaert menyimpulkan yang sama, ketika mereka berkata bahwa
filsafat pendidikan Berry berbasis pada pemahaman bahwa “hakikat manusia didefinisi
oleh relasi-relasi geografis dan komunitas.”1® Senada dengan itu, Jane M. Schreck
menandaskan, “Fokus lokal Berry dan penekanannya pada komunitas dan ekosfer
menciptakan sebuah visi bagi pendidikan yang dapat menuntun pada sebuah dunia yang
lebih sehat dan lebih damai.”1?

Di dalam Berry kita menemukan kaitan tak terpisah antara hakikat manusia sebagai
pribadi yang komunal dan yang ekologis. Tempat (place) menjadi titik temu dari dua
wajah dari dimensi komunal dan ekologis manusia dan keduanya harus menjadi fokus
dari pendidikan yang sehat. Hanya ketika seseorang mengalami pendidikan semacam itu,
hidupnya akan terarah pada kebaikan dan damai-sejahtera dunia kini dan di sini, bukan
sebagai sebuah komoditas yang memastikan kemajuan teknologi di masa depan.

Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan: Sebuah Refleksi

Artikel ini tidak memiliki ruang dan waktu yang cukup untuk meneliti seluruh
pemikiran filsafati Wendell Berry mengenai masa depan dan pendidikan. Namun,
cukuplah dalam kesempatan ini untuk meminjam perspektif Berry untuk merespons
tema kita, yaitu pendidikan futuristik. Bagaimana teologi pendidikan Kristiani
memanfaatkan perspektif Berry ini untuk berbicara mengenai pendidikan bagi masa
depan yang sustainable?

Tampaknya, kita perlu mulai dari hakikat manusia. Konsep antropologi Kristen
menunjukkan bahwa manusia diciptakan di dalam dan menurut gambar Allah. Yang
dimaksud dengan gambar Allah di sini bukanlah manusia melainkan Kristus (Kol. 1:15;
2Kor. 4:4; Ibr. 1:3). Jadi, manusia bukanlah gambar Allah (imago Dei) melainkan
diciptakan menurut gambar Allah (ad imaginem Dei), yaitu Kristus. Jika Kristus sebagai
Pribadi kedua dari Allah Trinitas, dan manusia diciptakan di dalam Kristus, maka watak
hipostatik Kristus dalam persekutuan-Nya dengan dua Pribadi Trinitaris lain juga
menjadi watak kemanusiaan. Manusia selalu adalah pribadi-dalam-relasi atau pribadi-
dalam-komunitas.

Apa yang menarik dari Berry adalah sebuah antropologi yang memahami manusia
bukan sekadar sebagai seorang pribadi dalam komunitas manusiawi (culture), namun
juga sebagai anggota dari sebuah ekosistem (nature). Berry benar ketika ia berkata, “Alam
[nature] dan budaya manusia [human culture], keliaran [wildness] dan domestisitas
[domesticity] tidak berlawanan melainkan saling-bergantung.”?? Jadi, seorang pribadi
sekaligus adalah pribadi-dalam-komunitas dan pribadi-dalam-alam. Keduanya dialami di

18 Paul Theobald and Dale Snauwaert, “The Educational Philosophy of Wendell Berry,” Holistic
Education Review 6, no. 3 (1993): 37.

19 Jane M. Schreck, “Wendell Berry on Education: A Cultural Inheritance of Care,” Educational
Studies 55, no. 3 (May 4, 2019): 315.

20 Wendell Berry, Home Economics (San Francisco: North Point Press, 1987), 11-12.

Copyright© 2024; Authors | 77



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

dalam sebuah tempat yang konkret yang di dalamnya komunitas hidup dan
berkembang—atau malah menjadi layu dan mati.

Teologi Kristen sesungguhnya dapat mengapresiasi antropologi Berry ini sembari
tetap mempertahankan prinsip Kristologi Trinitarisnya. Misalnya, Niels H. Gregersen dan
banyak teolog lain telah mengembangkan sebuah konsep yang disebut inkarnasi dalam
(deep incarnation), yang memahami inkarnasi Kristus yang bukan hanya menjadi
manusia, namun juga memasuki seluruh jejaring ciptaan semesta.?! Jika seluruh semesta
menjadi bagian dari inkarnasi pribadi atau hipostasis Sang Firman atau Sang Anak,
sementara manusia sebagai ciptaan Allah Trinitas menjadi pribadi karena
dihipostasiskan ke dalam pribadi Sang Firman atau Sang Anak, maka kesemestaan dapat
pula dipahami terkait dengan identitas kita sebagai pribadi. Artinya, menjadi pribadi
manusia sekaligus menjadi bagian dari komunitas manusiawi dan anggota dari semesta. 22

Kritik Berry terhadap sistem dan institusi pendidikan modern terpusat pada
tercabutnya manusia dari komunitas dan ekosistemnya dan sekadar menjadi komoditas
teknologisme. Tampaknya, pendidikan Kristiani perlu menyimak Kkritik Berry ini.
Pendidikan Kristiani dapat mengarahkan skopus dan fokusnya pada pemekaran
(flourishing) pribadi-pribadi Kristiani dalam relasinya dengan komunitas lokal dan dunia
naturalnya. Penempatan pemekaran hidup (flourishing) sebagai tujuan hidup dapat
menjadi titik-temu antara pendidikan pada umumnya dan pendidikan Kristiani,
khususnya jika kita menyetujui pemakaian flourishing ini sebagai tujuan utama
pendidikan.23 Secara biblis, hidup yang memekar (flourishing) dapat dibahasakan secara
berbeda dengan hidup yang penuh. Teologi kepenuhan hidup (the fullness of life) ini
sangat dekat dengan ucapan Yesus sendiri di dalam Yohanes 10:10b, “Aku datang, supaya
mereka mempunyai hidup, dan mempunyainya dengan berlimpah-limpah.” Pendidikan
yang dimotivasi oleh konsep kepenuhan hidup memahami bahwa manusia menempuh
pendidikan agar ia mekar bersama dan di dalam komunitasnya dalam setiap dimensi
kehidupannya.24

21 Niels Henrik Gregersen, “Deep Incarnation: Why Evolutionary Continuity Matters in Christology,”
Toronto Journal of Theology 26, no. 2 (September 2010): 173-188; Johnson, Elizabeth A., “Jesus and the
Cosmos: Soundings in Deep Christology,” in Incarnation: On the Scope and Depth of Christology, ed. Niels
Henrik Gregersen (Minneapolis: Fortress Press, 2015), 133-156.

22 Bandingkan pemikiran John Zizioulas, yang menegaskan, “Karena partikularitas atau hipostasis
semacam inilah manusia dipanggil untuk menjadi gambar Allah, yaitu, sebuah partikularitas yang dapat
menjadi benar secara ontologis dengan mengatasi kematian, dan pada saat bersamaan mampu
menghipostasiskan seluruh ciptaan lainnya sehingga ciptaan dapat juga diselamatkan melalui
dipersatukannya mereka di dalam manusia.” Lihat John D. Zizioulas, Communion and Otherness: Further
Studies in Personhood and the Church, ed. Paul McPartlan (London & New York: T&T Clark, 2006), 32.

23 Wendy Ellyatt, “Education for Human Flourishing—A New Conceptual Framework for Promoting
Ecosystemic Wellbeing in Schools,” Challenges 13, no. 2 (November 9, 2022): 58; Paul D. Spears, Education
for Human Flourishing: A Christian Perspective (Downers Grove, IL: IVP Academic, 2009). Bandingkan juga
dengan ulasan Miroslav Volf yang memperlihatkan bagaimana human flourishing menjadi tujuan dari
pendidikan, khususnya di Barat, untuk jangka waktu lama, sebelum akhirnya tujuan ini memudar dan
berubah. Lihat Miroslav Volf, A Public Faith: How Followers of Christ Should Serve the Common Good (Grand
Rapids, MI: Brazos Press, 2011), 65.

24 Untuk implikasi pedagogis dari tema kepenuhan hidup ini, lihat Himangshu B. Mukherjee,
Education for Fulness: A Study of the Educational Thought and Experiment of Rabindranath Tagore (Bombay:
Asia Pub. House, 1962).

Copyright© 2024; Authors | 78



Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan

Beberapa waktu terakhir ini, saya telah mempromosikan pentingnya hidup yang
memekar atau penuh dari perspektif temporal.25> Melalui konsep yang disebutnya
purnakala (timeful) atau kepurnakalaan (timefulness), saya mengusulkan untuk
memahami hakikat manusia yang mewaktu yang direngkuh oleh kekekalan namun tetap
menghidupi sejarahnya secara paripurna. Kepurnakalaan dengan demikian menolak
eskatologi yang terlalu memusatkan perhatian pada realitas yang nir-waktu (timeless).

Fokus saya dalam riset kepurnakalaan ini adalah dimensi temporal dari hidup
mekar manusia (human flourishing). Dengan belajar dari pendidikan ekologis Berry,
tampaknya kita perlu mempertimbangkan pula dimensi spasial dari human flourishing.
Sebab komunitas lokal tidak hanya hidup dan bertumbuh menyongsong masa depan yang
purnakala, namun mereka mengalaminya dalam relasi mereka dengan tempat ekologis
mereka. Untuk itu, pendidikan bukan hanya mengarahkan seseorang pada sebuah
kehidupan yang purnakala (timeful), namun juga purnasthana (placeful). Hidup yang
purnasthana menyuburkan seseorang dalam relasinya dengan komunitas dan alam,
sebagaimana yang diimpikan oleh Wendell Berry.

Istilah placeful atau placefulness pernah diusulkan, namun kurang dielaborasi, oleh
Jenny Odell. Ia berkata,

Pada akhirnya, untuk melawan ketiadaan tempat [placelessness] dari kehidupan

yang dioptimalkan yang dihabiskan secara online, saya ingin mengusulkan sebuah

“kepurnasthanaan” [placefulness] baru yang menghasilkan kepekaan dan tanggung

jawab terhadap yang historis (apa yang terjadi di sini) dan yang ekologis (siapa dan

apa yang hidup, atau pernah hidup, di sini).2¢

Odell sendiri lebih suka memakai istilah bioregionalisme (bioregionalism) yang pada
intinya terpusat pada sebuah pemahaman bahwa “mengubah rute dan memperdalam
perhatian seseorang pada tempat [place] kemungkinan besar akan mengarah pada
kesadaran akan partisipasi seseorang dalam sejarah dan dalam komunitas-yang-lebih-
dari-manusia.”2?

Dengan menggabungkan kepurnakalaan (timefulness) dan kepurnasthanaan
(placefulness) kita dapat mendekatkan antropologi filosofis Berry dan antropologi Kristen
dengan memusatkan diri pada inkarnasi Kristus yang memanusia seutuhnya—artinya:
Kristus yang mewaktu dan meruang. Pendidikan Kristiani yang inkarnasional dengan
demikian memberi ruang pertumbuhan yang memekar pada manusia-manusia Kristen
untuk menjadi semakin seperti Kristus yang ukuran kultural dan ekologisnya adalah
hidup yang mengakar pada tempat tertentu bersama dengan komunitas dan alam. Hidup
memekar yang purnakala dan purnasthana ini akan mendorong manusia Kristen untuk
tetap berpengharapan pada masa depan milik Allah namun sekaligus dengan menghidupi
kebaikan Allah kini dan sini di dalam komunitas yang mereka hidupi.

25 Adiprasetya, “Sejarah Kekristenan Dan Kepurnakalaan,” 3-9.

26 Jenny Odell, How to Do Nothing: Resisting the Attention Economy (Brooklyn & London: Melville
House, 2019), 18.

27 Ibid., 13.

Copyright© 2024; Authors | 79



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

4. Kesimpulan

Artikel ini telah berusaha memberi perspektif filosofis dari pandangan Wendell
Berry dan teologis dari konsep kepurnakalaan (timefulness) dan kepurnasthanaan
(placefulness) yang muncul dari sebuah kesadaran bahwa pendidikan haruslah bertujuan
membuat kehidupan manusia mengalami kemekaran dan kepenuhan. Hanya ketika
proses tersebut berlangsung di dalam komunitas, maka pendidikan berbasis
keberlanjutan dapat terhindar dari idealisme yang abstrak.

Selain itu, artikel ini tidak menawarkan sebuah gagasan yang konkret dan terinci
mengenai tujuan pendidikan, bagaimana ia harus dikerjakan, siapa naradidik dan
pendidik yang dibayangkan, dan sebagainya. Penelitian ini memusatkan perhatian pada
refleksi filosofis dan teologis atas pendidikan yang terarah pada masa depan manusia dan
seluruh ciptaan. Biarlah penelitian lebih lanjut dikerjakan oleh mereka yang bergerak di
bidang pendidikan.

Daftar Pustaka

Adiprasetya, Joas. “Sejarah Kekristenan Dan Kepurnakalaan.” In Berteologi Dalam
Sejarah: Masa Lalu Memanusiakan, Masa Depan Yang Purnakala: Pengucapan
Syukur 70 Tahun Pdt. Prof. Dr. Jan S. Aritonang, edited by Asteria Aritonang and
Sylvana Apituley, 3-9. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023.

Berry, Wendell. Conversations with Wendell Berry. Edited by Morris A. Grubbs. Literary
Conversations Series. Jackson, 2007.

_ “For the Future.” Last modified 1980.
https://www.americanpoems.com/poets/wendell-berry/for-the-future/.

———. Home Economics. San Francisco: North Point Press, 1987.

———. “On Being Asked for ‘A Narrative for the Future.” In Our Only World: Ten Essays.
eBook. Berkeley: Counterpoint, 2015.

———. The Long-Legged House: Essays. eBook. Berkeley: Counterpoint, 2003.

———. What Are People for?: Essays. San Francisco: North Point Press, 1990.

Bilbro, Jeffrey. “When Did Wendell Berry Start Talking Like a Christian?” Christianity &
Literature 68, no. 2 (March 2019): 272-296.

Bodnar, A, E Bodnar, and V Makerova. “Technocratic and Humanistic Trends in Education:
New Tunes.” KnE Life Sciences (November 1, 2018). Accessed September 11, 2024.
https://knepublishing.com/index.php/KnE-Life/article/view/3274.

Bush, Harold K. “Hunting for Reasons to Hope: A Conversation with Wendell Berry.”
Christianity & Literature 56, no. 2 (March 2007): 215-234.

Ellyatt, Wendy. “Education for Human Flourishing—A New Conceptual Framework for
Promoting Ecosystemic Wellbeing in Schools.” Challenges 13, no. 2 (November 9,
2022): 58.

Gorski, Andra-Teodora, Elena-Diana Ranf, Dorel Badea, Elisabeta-Emilia Halmaghi, and
Hortensia Gorski. “Education for Sustainability—Some Bibliometric Insights.”
Sustainability 15, no. 20 (October 16, 2023): 14916.

Gregersen, Niels Henrik. “Deep Incarnation: Why Evolutionary Continuity Matters in
Christology.” Toronto Journal of Theology 26, no. 2 (September 2010): 173-188.

Haddad, Christian, Dagmar Vorli¢ek, and Nina Klimburg-Witjes. “The Security-Innovation
Nexus in (Geo-)Political Imagination.” Geopolitics 29, no. 3 (May 26, 2024): 741-
764.

Copyright© 2024; Authors | 80



Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan

Johnson, Elizabeth A. “Jesus and the Cosmos: Soundings in Deep Christology.” In
Incarnation: On the Scope and Depth of Christology, edited by Niels Henrik
Gregersen, 133-156. Minneapolis: Fortress Press, 2015.

Mukherjee, Himangshu B. Education for Fulness: A Study of the Educational Thought and
Experiment of Rabindranath Tagore. Bombay: Asia Pub. House, 1962.

Odell, Jenny. How to Do Nothing: Resisting the Attention Economy. Brooklyn & London:
Melville House, 2019.

Peterson, Eugene H. Under the Unpredictable Plant: An Exploration in Vocational Holiness.
Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1992.

Schreck, Jane M. “Wendell Berry on Education: A Cultural Inheritance of Care.”
Educational Studies 55, no. 3 (May 4, 2019): 315-326.

Spears, Paul D. Education for Human Flourishing: A Christian Perspective. Downers Grove,
IL: IVP Academic, 2009.

Theobald, Paul, and Dale Snauwaert. “The Educational Philosophy of Wendell Berry.”
Holistic Education Review 6, no. 3 (1993): 37-43.

Volf, Miroslav. A Public Faith: How Followers of Christ Should Serve the Common Good.
Grand Rapids, MI: Brazos Press, 2011.

Zizioulas, John D. Communion and Otherness: Further Studies in Personhood and the
Church. Edited by Paul McPartlan. London & New York: T&T Clark, 2006.

Copyright© 2024; Authors | 81



