
 

 
 

 

 

   

Copyright© 2024; Authors | 70  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 

4.0 International (CC BY-SA 4.0) 

SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 

ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online) DOI: 10.34307/sophia.v5i2.278 
Volume 5, No 2, Desember 2024; (70-81) Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id   

 
  

Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan: Merancang Pendidikan 

demi Masa Depan  

 
Joas Adiprasetya  

Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta, Jakarta, Indonesia 

joas.adiprasetya@stftjakarta.ac.id  

 
 

Abstract: This article aims to bring together Wendell Berry's educational concept and 

the concept of timefulness and placefulness based on the idea of the flourishing of life. 

Wendell Berry's educational theory and ecological philosophy will be used analytically 

and in dialogue with the theology of flourishing life. The conjoining of these two streams 

of thought will give rise to a futuristic model of education directed toward the future, 

which offers a sustainability perspective within the model of humanism and ecologism. 

Such a model of education is an alternative to an education controlled by technological 

innovation and political security.  

 

Keywords: flourishing, placefulness, sustainability, timefulness, Wendell Berry   

 

Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk memperjumpakan konsep pendidikan Wendell 

Berry dan konsep kepurnakalaan dan kepurnasthanaan berbasis ide mengenai 

kehidupan yang mekar. Teori pendidikan dan filsafat ekologi Wendell Berry akan 

dipergunakan secara analitis dan didialogkan dengan teologi kemekaran hidup.  

Perjumpaan kedua arus pemikiran ini akan memunculkan sebuah model pendidikan 

yang terarah ke masa depan, yang berperspektif keberlanjutan di dalam model 

humanisme dan ekologisme. Model pendidikan semacam ini menjadi sebuah 

alternatif bagi sebuah pendidikan yang dikendalikan oleh inovasi teknologi dan 

keamanan politik.   

 

Kata Kunci: keberlanjutan, kepurnasthanaan, kepurnakalaan, mekar, Wendell Berry  

 
 

1. Pendahuluan 

Percakapan mengenai pendidikan atau pedagogi futuristik banyak berlangsung 

pada beberapa waktu terakhir. Isu mendasarnya terkait dengan pencarian model 

pembelajaran yang terbaik untuk mempersiapkan naradidik menghadapi perkembangan 

zaman yang begitu cepat yang didominasi oleh perkembangan sains dan ilmu 

pengetahuan serta kemajuan ekonomi yang ditandai pertumbuhan moneter yang 

didominasi oleh menggelembungnya korporasi-korporasi global. Seluruh perkembangan 

ilmu pengetahuan dan ekonomi tersebut mendesak para ahli untuk memprediksi apa 

yang bakal terjadi di masa depan yang tak terlalu jauh. Gairah memprediksi masa depan 

 

 
Article History 

 
Received 

12 September 2024 

 
Revised 

05 November 2024 

 
Accepted 

14 November 2024 

mailto:joas.adiprasetya@stftjakarta.ac.id


Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 71  

 

itulah yang dirangkum lewat adjektiva “futuristik” tersebut. Tidak jarang apa yang kita 

temui adalah hasrat berlebihan untuk menciptakan model-model pendidikan yang 

mempersiapkan naradidik untuk siap berpartisipasi ke dalam perkembangan ilmu 

pengetahuan dan ekonomi neoliberal tersebut, namun jarang terdengar suara-suara kritis 

yang muncul dari dalam dunia pendidikan terhadap seluruh perkembangan dunia 

kontemporer tersebut.  

Alexander Bodnar, Elvira Bodnar, dan Vera Makerova menunjukkan bahwa filsafat 

pendidikan kontemporer berada di dalam pusaran pertentangan antara dua model 

pedagogi yang saling bersaing, yaitu humanisme dan teknokrasi. Mereka menunjukkan 

bahwa “the fundamental difference between technocracy and humanism is the attitude 

toward man, for a humanist, man is the goal, for a technocrat s/he is a means.”1 Para penulis 

ini memperlihatkan bahwa kedua paradigma ini terus bertikai, 

Humanism and technocracy have always opposed each other; and technocracy has 

always won in the confrontation. Today, the question is whether technocracy will 

finally win, and our mankind will finally lose to itself by having turned into a sort of 

community in which Pelevin’s broiler cockerels, Zatvornik and Shestipaly lived. Or it 

will find the strength to carry out a humanistic project. An educational sphere is at the 

forefront of this confrontation as it is known that the world is ruled by those in whose 

hands the school is.2 

Berdasarkan pengamatan Bodnar, Bodnar, dan Makerova ini, artikel ini ingin mengajukan 

sebuah alternatif pendekatan dalam pendidikan humanis, yang lebih berorientasi pada 

seluruh ciptaan atau segenap ekosistem semesta. Namun, demikian, pada titik ini, sebuah 

masalah muncul. Bodnar, Bodnar, dan Makerova mengamati bahwa, sekalipun 

teknokratisme murni sebenarnya mengalami kegagalan pada abad ke-20, humanisme 

sendiri juga tidak dapat disebut berhasil, sebab yang ditampilkan adalah sebuah 

“humanisme yang abstrak”, sehingga yang muncul adalah sebuah impasse atau jalan 

buntu.3 Tentu saja dengan memperlebar fokus dari manusia ke lingkungan hidup, bahaya 

lain akan muncul, yaitu hadirnya sebuah “ekologisme yang abstrak.”  

Untuk melampaui humanisme atau ekologisme yang abstrak tersebut, artikel ini 

belajar dari pemikiran Wendell Berry yang meletakkan fokus pendidikan pada komunitas 

di akar rumput. Fokus Berry ini tepat untuk diadopsi demi menghindari sebuah praktik 

pendidikan yang abstrak. Pertanyaannya sekarang, bagaimana teologi dapat memberi 

sebuah perspektif bagi pendidikan berbasis keberlanjutan yang terfokus pada pentingnya 

komunitas sebagaimana diusulkan oleh Berry? Untuk menjawab pertanyaan di atas, 

artikel ini akan berusaha menawarkan sebuah pemikiran reflektif dengan mengajukan 

beberapa langkah. Bagian pertama akan membahas tiga histeria yang kerap mendominasi 

 
1 A Bodnar, E Bodnar, and V Makerova, “Technocratic and Humanistic Trends in Education: New 

Tunes,” KnE Life Sciences (November 1, 2018): 174, accessed September 11, 2024, 
https://knepublishing.com/index.php/KnE-Life/article/view/3274. 

2 Ibid., 173. 
3 Ibid. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 72  

percakapan pedagogi mengenai masa depan: teknologi, politik, dan ekologi. Kemudian, 

artikel ini akan memanfaatkan perspektif seorang sastrawan dan pemikir lingkungan 

hidup, Wendell Berry, khususnya pandangannya mengenai masa depan dan pendidikan. 

Akhirnya, artikel ini akan ditutup dengan sebuah refleksi mengenai kepurnakalaan dan 

kepurnasthanaan dalam perspektif pendidikan demi kepenuhan dan kemekaran hidup.4 

 

2. Metode Penelitian 

Artikel ini memakai pendekatan analitis dan konstruktif. Pendekatan analitis 

dipergunakan untuk melihat seberapa jauh jalinan domain teknologi, politik, dan ekologi 

mempengaruhi manusia kontemporer untuk memaknai masa depan mereka. Pendekatan 

konstruktif dipergunakan untuk memberi perspektif teologis atas pandangan Wendell 

Berry mengenai pendidikan demi kelanjutan kehidupan, khususnya dengan mengusulkan 

sebuah refleksi mengenai makna masa depan dan kepenuhan hidup dalam kategori waktu 

(timefulness) dan ruang (placefulness). 

Seluruh konstruksi ini memberi sebuah pemahaman yang mendasar mengenai 

paradigma pendidikan berkelanjutan yang terfokus pada kepenuhan ruang dan waktu 

bagi komunitas-komunitas lokal. Dengan demikian, kedua pendekatan di atas, yaitu 

pendekatan analitis dan konstruktif, diabdikan pada dimensi praksis dari teologi.   

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Histeria Masa Depan dalam Tiga Suara 

Secara berkala, percakapan mengenai masa depan muncul ke permukaan diskusi 

akademis maupun di dalam kehidupan sehari-hari, khususnya jika terjadi hal-hal besar 

menyangkut nasib bumi ini. Ia bisa berupa temuan menggemparkan yang asing namun 

mengasyikkan. Sebagai contoh adalah kemunculan ChatGPT dan aplikasi AI (artificial 

intelligence) lain. Berbagai benediksi atau kata-kata baik tentang masa depan 

bermunculan. Ia bisa juga muncul dalam bentuk kekhawatiran akan nasib generasi 

mendatang karena bencana yang sifatnya global; misalnya, pandemi Covid-19. Berbagai 

maldiksi atau kata-kata buruk muncul untuk meratapi nasib anak-cucu kita kelak yang 

tampaknya tak sebaik kita.  

Percakapan akhir-akhir ini mengenai masa depan dunia tampaknya terkonsentrasi 

pada tiga tema besar: teknologi, politik, dan ekologi. Percakapan tersebut nyaris berwajah 

histeria yang menyeret kita untuk percaya bahwa masa depan yang gemilang harus kita 

perjuangkan dengan sekuat tenaga. Di bidang teknologi, kemunculan artificial intelligent 

(AI) tampaknya mendominasi percakapan dengan memusatkan diri pada pembaruan 

(innovation). Di bidang politik, perubahan peta politik global membuat banyak orang 

 
4 Saya pernah mengusulkan purnakala dan kepurnakalaan sebagai istilah baru untuk 

menerjemahkan kata timeful dan timefulness. Di dalam artikel ini, saya mengusulkan kata purnasthana dan 
kepurnasthanaan sebagai istilah baru untuk menerjemahkan kata placeful dan placefulness. Purnasthana 
berasal dari kata Sansekerta, purna (penuh) dan asthana (ruang, tempat, dan istana). Lihat Joas Adiprasetya, 
“Sejarah Kekristenan Dan Kepurnakalaan,” in Berteologi Dalam Sejarah: Masa Lalu Memanusiakan, Masa 
Depan Yang Purnakala: Pengucapan Syukur 70 Tahun Pdt. Prof. Dr. Jan S. Aritonang, ed. Asteria Aritonang 
and Sylvana Apituley (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023), 3–9. 



Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 73  

 

berspekulasi mengenai keamanan (security) peradaban dan kebudayaan global. Lantas, 

masa depan juga banyak dibicarakan terkait dengan makin rusaknya bumi dan kehidupan 

masa depan semacam apa yang dapat menyediakan ruang bagi seluruh spesies bumi 

untuk bertahan. Keberlanjutan (sustainability) menjadi kata kunci di sini. Secara sengaja, 

domain ekonomi tidak dimasukkan ke dalamnya, sebab tampaknya ia bersifat 

omnipresent atau ubiquitous di dalam ketiga domain lainnya. 

Para futurolog lazimnya memakai salah satu dari beberapa kata kunci ini—

innovation, security, dan sustainability—untuk memprediksi masa depan dunia. Jika harus 

memilih, maka artikel ini mengusulkan agar sustainability planet ini lebih mendapat 

prioritas daripada memastikan global security atau technological innovation. Memang, 

innovation dan security sangat penting, namun keduanya sia-sia jika planet ini tak dapat 

berlanjut dan hancur karena keserakahan manusia. Dengan kata lain, teknologi dan 

politik (serta ekonomi) sesungguhnya menjadi alat bagi peradaban untuk memastikan 

bahwa kehidupan geo-ecosystem memekar demi generasi mendatang. Sayangnya, 

tendensi global yang terjadi justru sebaliknya, yaitu munculnya penekanan yang jauh 

lebih kuat pada pementingan inovasi teknologi dan sekuritas politik, khususnya secara 

global. Christian Haddad, Dagmar Vorlíček, dan Nina Klimburg-Witjes mencatat 

menguatnya “the nexus of security-innovation” yang menunjukkan semakin terjalinnya 

politik dan teknologi secara global.5 

Dalam konteks itu, pendidikan yang harus kita kembangkan adalah sebuah model 

pendidikan demi keberlanjutan (education for sustainability) dunia ini. Artikel ini tidak 

akan membahas pendidikan berperspektif sustainability ini, sebab ia telah banyak 

dibahas oleh banyak ahli.6 Apa yang akan ditawarkan berikut ini adalah sebuah 

pembahasan singkat atas pemikiran ekologis Wendell Berry yang dapat memberi 

landasan teoretis bagi sebuah pendidikan yang berbasis keberlanjutan.  

 

Wendell Berry: Masa Depan dan Pendidikan 

Pendidikan berperspektif keberlanjutan yang perlu kita usahakan tampaknya 

senada dengan pandangan seorang filsuf, sastrawan, dan aktivis lingkungan hidup yang 

bernama Wendell Berry. Berry bukanlah seorang teolog akademis, namun tulisan-tulisan 

dan puisi-puisinya sangat teologis.7 Eugene Peterson, seorang teolog dan pendeta, 

berkata tentang Wendell Berry. 

Wendell Berry adalah seorang penulis yang darinya saya belajar banyak tentang 

teologi pastoral saya. Berry adalah seorang petani di Kentucky. Di pertanian ini, 

 
5 Christian Haddad, Dagmar Vorlíček, and Nina Klimburg-Witjes, “The Security-Innovation Nexus 

in (Geo-)Political Imagination,” Geopolitics 29, no. 3 (May 26, 2024): 741–764. 
6 Lihat kajian bibliometrik atas 2.827 documents di dalam Bahasa Inggris sepanjang 33 tahun 

(1989–2023) yang membahas tema ini, Andra-Teodora Gorski et al., “Education for Sustainability—Some 
Bibliometric Insights,” Sustainability 15, no. 20 (October 16, 2023): 14916. 

7 Jeffrey Bilbo melacak pergeseran pemikiran Berry ke arah yang lebih teologis sejak sekitar tahun 
1979. Lihat Jeffrey Bilbro, “When Did Wendell Berry Start Talking Like a Christian?,” Christianity & 
Literature 68, no. 2 (March 2019): 272–296. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 74  

selain membajak ladang, menanam tanaman, dan merawat kuda, ia menulis novel, 

puisi, dan esai. Pentingnya tempat [place] merupakan sebuah tema yang berulang—

tempat dirangkul dan dicintai, dipahami dan dihormati. Setiap kali Berry menulis 

kata “peternakan”, saya menggantinya dengan “jemaat”: kalimat itu cocok untuk 

saya setiap saat.8 

Pentingnya ruang dan waktu, kini dan di sini, bagi Berry, terlihat dalam puisi 

singkatnya yang berjudul “For the Future”:9 

For the Future 

Planting trees early in spring, 

we make a place for birds to sing 

in time to come. How do we know? 

They are singing here now. 

There is no other guarantee 

that singing will ever be. 

 

Demi Masa Depan 

Menanam pohon di awal musim semi, 

kita membuat tempat untuk burung berkicau 

di waktu mendatang. Bagaimana kita tahu? 

Mereka bernyanyi di sini kini. 

Tak ada jaminan lain 

nyanyian itu akan terus ada. 

Bagi Berry, masa depan tidak dapat dipastikan sama sekali, hanya masa kini yang 

dapat kita respons dengan sikap hidup setepatnya. Kekinian adalah waktu yang meruang; 

kesinian adalah ruang yang mewaktu. Kita tak dapat memastikan kicauan burung akan 

tetap terdengar esok, namun kita tetap harus menanam pohon di suatu tempat (“place”) 

dan di suatu waktu (“early in spring”). Dengan kata lain, masa depan hanya dapat didekati 

dengan pengharapan (“hope”) yang mengakar pada kesadaran pada masa kini. Selain 

pengharapan yang bersifat spiritual—"janganlah khawatir akan hari besok” (Mat. 6:34) 

adalah ayat kesukaan Berry—masa depan sama sekali tidak dapat diprediksi atau 

diketahui sama sekali. Itu sebabnya, ia lantas berkata, “Saya bukanlah seorang penafsir 

Alkitab yang terakreditasi, namun bersikap khawatir pada hari besok, saya percaya, 

merupakan sebuah sikap yang menyia-nyiakan waktu, sebab apa yang dapat kita lakukan 

untuk masa depan secara benar adalah melakukan hal-hal yang benar pada masa kini.”10  

Menghidupi masa kini dengan baik sebagai satu-satunya cara untuk memperoleh 

masa depan yang baik merupakan mantra bagi sebuah “eskatologi yang mengkini dan 

 
8 Eugene H. Peterson, Under the Unpredictable Plant: An Exploration in Vocational Holiness (Grand 

Rapids, MI: Eerdmans, 1992), 131. 
9 Wendell Berry, “For the Future,” last modified 1980, 

https://www.americanpoems.com/poets/wendell-berry/for-the-future/. 
10 Wendell Berry, “On Being Asked for ‘A Narrative for the Future,’” in Our Only World: Ten Essays, 

eBook. (Berkeley: Counterpoint, 2015), 51. 



Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 75  

 

menyini” menurut Berry. Apa pun yang baik bagi masa depan haruslah baik bagi masa 

kini, atau tepatnya, apa pun yang baik bagi masa depan haruslah pada hakikatnya 

memang baik untuk segala waktu. Ia berkata,  

Mungkin kita dapat berhenti menyelamatkan dunia dan mulai hidup dengan baik 

[savingly] di dalamnya. Jika menggunakan lebih sedikit energi mungkin menjadi 

sebuah gagasan yang baik bagi masa depan, itu karena memang hal tersebut 

merupakan sebuah gagasan yang baik … Saya telah mengadvokasi the 50-Year Farm 

Bill, sebuah solusi besar lain yang mati-matian saya promosikan, tetapi bukan 

karena itu akan menjadi solusi yang baik untuk masa depan. Saya mendukungnya 

karena itu baik bagi masa kini, menurut pemahaman saat ini mengenai kebutuhan 

saat ini … Hanya kebaikan masa kini yang sungguh-sungguh baik. Kehadiran 

kebaikan—karya yang baik, pemikiran yang baik, aksi yang baik, tempat-tempat 

yang baik—yang olehnya kita tahu bahwa masa kini tidak harus menjadi sebuah 

mimpi buruk bagi masa depan. “Kerajaan Allah telah dekat” karena, jika tidak dekat, 

ia tidak ada sama sekali.11 

Tanpa pengakaran pada kebaikan masa kini, semua percakapan mengenai masa 

depan justru akan berpotensi menghancurkan masa depan itu sendiri. Berry 

mengeluhkan begitu banyak praktik semacam ini dengan berkata, “Saya tidak mau 

berspekulasi. Saya tidak ingin membangun ‘masa depan yang lebih baik’: Itu akan 

mengarahkan Anda secara langsung ke dalam semua jenis omong kosong politik. Dunia 

sekarang tampaknya penuh dengan orang menghancurkan hal-hal yang bernilai 

permanen demi ‘masa depan yang lebih baik’.”12  

Bagi Berry, kekeliruan dalam mengabdi pada hasrat demi masa depan yang lebih 

baik, namun yang sekaligus menghancurkan kehidupan masa kini ditampakkan paling 

jelas oleh apa yang disebutnya “kemajuan teknologis” (technological progress). Ia 

menandaskan: 

Tujuan yang lebih tinggi dari “kemajuan teknologi” adalah uang dan kemudahan. 

Dan keserakahan yang ditinggikan akan uang dan kemudahan ini disamarkan dan 

dibenarkan oleh sebuah iman yang kultis dan yang tidak jelas pada “masa depan.” 

Kita melakukan apa yang kita lakukan, kita katakan, “demi masa depan” atau “demi 

membuat masa depan yang lebih baik untuk anak-anak kita.” Bagaimana kita dapat 

berharap untuk membuat masa depan yang baik dengan berbuat buruk di masa 

sekarang, kita tidak mengatakannya. Kita tidak dapat berpikir tentang masa depan, 

tentu saja, sebab masa depan tidak ada: keberadaan masa depan adalah sebuah 

pasal iman.13  

 
11 Ibid., 53. 
12 Harold K. Bush, “Hunting for Reasons to Hope: A Conversation with Wendell Berry,” Christianity 

& Literature 56, no. 2 (March 2007): 223. 
13 Wendell Berry, What Are People for?: Essays (San Francisco: North Point Press, 1990), 188. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 76  

Jadi, jelaslah, bagi Berry, pengharapan masa depan berada pada wilayah iman. Ketika ia 

direduksi pada tataran ekspektasi futuristik lewat kemajuan teknologis, maka 

kehancuran yang akan muncul, yaitu justru kehancuran masa kini. Sekali lagi, Berry 

menegaskan: peliharalah masa kini, dan ia akan membawa kita ke masa depan. 

Sebaliknya, dengan memusatkan perhatian pada usaha membuat masa depan yang baik, 

kita justru menghancurkan masa kini. 

Dengan pandangan yang kritis terhadap masa depan yang teknosentris semacam 

ini, dapat dipahami jika Wendell Berry menegaskan diri sebagai seorang skeptis terhadap 

pendidikan, sebagaimana yang ia sendiri akui.14 Sikap skeptisnya itu dilandasi 

pengamatannya bahwa pendidikan telah menjadi proses yang “terlalu teoretis dan terlalu 

dinilai tinggi” (overtheorized and overvalued) hingga menciptakan sebuah kecemasan 

antara ruang kelas dan dunia nyata.15 Pendidikan semacam ini telah “membeli” anak-anak 

muda untuk menjadi komoditas—setepatnya artinya “sesuatu yang dapat dibeli”—dari 

sebuah sistem industrial yang mengabaikan komunitas. Berry mengajukan kritik pedas 

atas model pendidikan semacam ini dengan berkata,  

Tujuan pendidikan adalah mempersiapkan orang untuk "mengambil tempat 

mereka" dalam masyarakat industri, dengan asumsi bahwa semua unit ekonomi 

kecil sudah usang. Dan takhayul pendidikan mengasumsikan bahwa "tempat dalam 

masyarakat" ini "naik" (up). "Naik" adalah arah dari kecil ke besar. Pendidikan 

adalah jalan ke atas. Tujuan populer dari pendidikan adalah menempatkan semua 

orang "di atas".16 

Akibatnya adalah pendidikan mencerabut seseorang dari komunitas tempat ia 

berakar. Perlu dicatat di sini bahwa Berry sama sekali tidak menentang pendidikan per 

se. Dia mengkritik dengan tajam institusi pendidikan, tepatnya institusi pendidikan yang 

mengkomoditaskan para pelajar dan menghambakan mereka pada sistem finansial yang 

tak adil. Ia berkata, 

Anda lihat bahwa anak-anak diajar—tidak cukup hanya untuk memberi mereka 

pekerjaan atau ijazah—tetapi diajar untuk berfungsi sebagai anggota komunitas 

yang bertanggung jawab dan penuh kasih sayang … Dan saya pikir sistem 

pendidikan, apa pun itu, harus mempertimbangkan kompleksitas komitmen lokal 

tersebut. Tentu saja, sistem pendidikan kita telah gagal total untuk melakukan itu. 

Kita mendidik anak-anak untuk hidup di mana saja, bukan di suatu tempat 

tertentu.17 

Pada titik ini, kita menemukan dua titik-api dari konsep filsafati Berry, yaitu tempat 

(place), seperti yang telah dibahas di awal, dan komunitas (community). Menjadi seorang 

pribadi yang penuh tanggung jawab dan cinta kasih yang mengakar di suatu tempat dan 

komunitas yang berbagi tempat bersama itu adalah tujuan pendidikan yang baik. Paul 

 
14 Wendell Berry, The Long-Legged House: Essays, eBook. (Berkeley: Counterpoint, 2003), 135. 
15 Ibid., 135–136. 
16 Berry, What Are People for?: Essays, 27. 
17 Wendell Berry, Conversations with Wendell Berry, ed. Morris A. Grubbs, Literary Conversations 

Series (Jackson, 2007), 107. 



Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 77  

 

Theobald dan Dale Snauwaert menyimpulkan yang sama, ketika mereka berkata bahwa 

filsafat pendidikan Berry berbasis pada pemahaman bahwa “hakikat manusia didefinisi 

oleh relasi-relasi geografis dan komunitas.”18 Senada dengan itu, Jane M. Schreck 

menandaskan, “Fokus lokal Berry dan penekanannya pada komunitas dan ekosfer 

menciptakan sebuah visi bagi pendidikan yang dapat menuntun pada sebuah dunia yang 

lebih sehat dan lebih damai.”19 

Di dalam Berry kita menemukan kaitan tak terpisah antara hakikat manusia sebagai 

pribadi yang komunal dan yang ekologis. Tempat (place) menjadi titik temu dari dua 

wajah dari dimensi komunal dan ekologis manusia dan keduanya harus menjadi fokus 

dari pendidikan yang sehat. Hanya ketika seseorang mengalami pendidikan semacam itu, 

hidupnya akan terarah pada kebaikan dan damai-sejahtera dunia kini dan di sini, bukan 

sebagai sebuah komoditas yang memastikan kemajuan teknologi di masa depan.  

 

Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan: Sebuah Refleksi 

Artikel ini tidak memiliki ruang dan waktu yang cukup untuk meneliti seluruh 

pemikiran filsafati Wendell Berry mengenai masa depan dan pendidikan. Namun, 

cukuplah dalam kesempatan ini untuk meminjam perspektif Berry untuk merespons 

tema kita, yaitu pendidikan futuristik. Bagaimana teologi pendidikan Kristiani 

memanfaatkan perspektif Berry ini untuk berbicara mengenai pendidikan bagi masa 

depan yang sustainable? 

Tampaknya, kita perlu mulai dari hakikat manusia. Konsep antropologi Kristen 

menunjukkan bahwa manusia diciptakan di dalam dan menurut gambar Allah. Yang 

dimaksud dengan gambar Allah di sini bukanlah manusia melainkan Kristus (Kol. 1:15; 

2Kor. 4:4; Ibr. 1:3). Jadi, manusia bukanlah gambar Allah (imago Dei) melainkan 

diciptakan menurut gambar Allah (ad imaginem Dei), yaitu Kristus. Jika Kristus sebagai 

Pribadi kedua dari Allah Trinitas, dan manusia diciptakan di dalam Kristus, maka watak 

hipostatik Kristus dalam persekutuan-Nya dengan dua Pribadi Trinitaris lain juga 

menjadi watak kemanusiaan. Manusia selalu adalah pribadi-dalam-relasi atau pribadi-

dalam-komunitas.  

Apa yang menarik dari Berry adalah sebuah antropologi yang memahami manusia 

bukan sekadar sebagai seorang pribadi dalam komunitas manusiawi (culture), namun 

juga sebagai anggota dari sebuah ekosistem (nature). Berry benar ketika ia berkata, “Alam 

[nature] dan budaya manusia [human culture], keliaran [wildness] dan domestisitas 

[domesticity] tidak berlawanan melainkan saling-bergantung.”20 Jadi, seorang pribadi 

sekaligus adalah pribadi-dalam-komunitas dan pribadi-dalam-alam. Keduanya dialami di 

 
18 Paul Theobald and Dale Snauwaert, “The Educational Philosophy of Wendell Berry,” Holistic 

Education Review 6, no. 3 (1993): 37. 
19 Jane M. Schreck, “Wendell Berry on Education: A Cultural Inheritance of Care,” Educational 

Studies 55, no. 3 (May 4, 2019): 315. 
20 Wendell Berry, Home Economics (San Francisco: North Point Press, 1987), 11–12. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 78  

dalam sebuah tempat yang konkret yang di dalamnya komunitas hidup dan 

berkembang—atau malah menjadi layu dan mati.  

Teologi Kristen sesungguhnya dapat mengapresiasi antropologi Berry ini sembari 

tetap mempertahankan prinsip Kristologi Trinitarisnya. Misalnya, Niels H. Gregersen dan 

banyak teolog lain telah mengembangkan sebuah konsep yang disebut inkarnasi dalam 

(deep incarnation), yang memahami inkarnasi Kristus yang bukan hanya menjadi 

manusia, namun juga memasuki seluruh jejaring ciptaan semesta.21 Jika seluruh semesta 

menjadi bagian dari inkarnasi pribadi atau hipostasis Sang Firman atau Sang Anak, 

sementara manusia sebagai ciptaan Allah Trinitas menjadi pribadi karena 

dihipostasiskan ke dalam pribadi Sang Firman atau Sang Anak, maka kesemestaan dapat 

pula dipahami terkait dengan identitas kita sebagai pribadi. Artinya, menjadi pribadi 

manusia sekaligus menjadi bagian dari komunitas manusiawi dan anggota dari semesta.22  

Kritik Berry terhadap sistem dan institusi pendidikan modern terpusat pada 

tercabutnya manusia dari komunitas dan ekosistemnya dan sekadar menjadi komoditas 

teknologisme. Tampaknya, pendidikan Kristiani perlu menyimak kritik Berry ini. 

Pendidikan Kristiani dapat mengarahkan skopus dan fokusnya pada pemekaran 

(flourishing) pribadi-pribadi Kristiani dalam relasinya dengan komunitas lokal dan dunia 

naturalnya. Penempatan pemekaran hidup (flourishing) sebagai tujuan hidup dapat 

menjadi titik-temu antara pendidikan pada umumnya dan pendidikan Kristiani, 

khususnya jika kita menyetujui pemakaian flourishing ini sebagai tujuan utama 

pendidikan.23 Secara biblis, hidup yang memekar (flourishing) dapat dibahasakan secara 

berbeda dengan hidup yang penuh. Teologi kepenuhan hidup (the fullness of life) ini 

sangat dekat dengan ucapan Yesus sendiri di dalam Yohanes 10:10b, “Aku datang, supaya 

mereka mempunyai hidup, dan mempunyainya dengan berlimpah-limpah.” Pendidikan 

yang dimotivasi oleh konsep kepenuhan hidup memahami bahwa manusia menempuh 

pendidikan agar ia mekar bersama dan di dalam komunitasnya dalam setiap dimensi 

kehidupannya.24 

 
21 Niels Henrik Gregersen, “Deep Incarnation: Why Evolutionary Continuity Matters in Christology,” 

Toronto Journal of Theology 26, no. 2 (September 2010): 173–188; Johnson, Elizabeth A., “Jesus and the 
Cosmos: Soundings in Deep Christology,” in Incarnation: On the Scope and Depth of Christology, ed. Niels 
Henrik Gregersen (Minneapolis: Fortress Press, 2015), 133–156. 

22 Bandingkan pemikiran John Zizioulas, yang menegaskan, “Karena partikularitas atau hipostasis 
semacam inilah manusia dipanggil untuk menjadi gambar Allah, yaitu, sebuah partikularitas yang dapat 
menjadi benar secara ontologis dengan mengatasi kematian, dan pada saat bersamaan mampu 
menghipostasiskan seluruh ciptaan lainnya sehingga ciptaan dapat juga diselamatkan melalui 
dipersatukannya mereka di dalam manusia.” Lihat John D. Zizioulas, Communion and Otherness: Further 
Studies in Personhood and the Church, ed. Paul McPartlan (London & New York: T&T Clark, 2006), 32. 

23 Wendy Ellyatt, “Education for Human Flourishing—A New Conceptual Framework for Promoting 
Ecosystemic Wellbeing in Schools,” Challenges 13, no. 2 (November 9, 2022): 58; Paul D. Spears, Education 
for Human Flourishing: A Christian Perspective (Downers Grove, IL: IVP Academic, 2009). Bandingkan juga 
dengan ulasan Miroslav Volf yang memperlihatkan bagaimana human flourishing menjadi tujuan dari 
pendidikan, khususnya di Barat, untuk jangka waktu lama, sebelum akhirnya tujuan ini memudar dan 
berubah. Lihat Miroslav Volf, A Public Faith: How Followers of Christ Should Serve the Common Good (Grand 
Rapids, MI: Brazos Press, 2011), 65. 

24 Untuk implikasi pedagogis dari tema kepenuhan hidup ini, lihat Himangshu B. Mukherjee, 
Education for Fulness: A Study of the Educational Thought and Experiment of Rabindranath Tagore (Bombay: 
Asia Pub. House, 1962). 



Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 79  

 

Beberapa waktu terakhir ini, saya telah mempromosikan pentingnya hidup yang 

memekar atau penuh dari perspektif temporal.25 Melalui konsep yang disebutnya 

purnakala (timeful) atau kepurnakalaan (timefulness), saya mengusulkan untuk 

memahami hakikat manusia yang mewaktu yang direngkuh oleh kekekalan namun tetap 

menghidupi sejarahnya secara paripurna. Kepurnakalaan dengan demikian menolak 

eskatologi yang terlalu memusatkan perhatian pada realitas yang nir-waktu (timeless). 

Fokus saya dalam riset kepurnakalaan ini adalah dimensi temporal dari hidup 

mekar manusia (human flourishing). Dengan belajar dari pendidikan ekologis Berry, 

tampaknya kita perlu mempertimbangkan pula dimensi spasial dari human flourishing. 

Sebab komunitas lokal tidak hanya hidup dan bertumbuh menyongsong masa depan yang 

purnakala, namun mereka mengalaminya dalam relasi mereka dengan tempat ekologis 

mereka. Untuk itu, pendidikan bukan hanya mengarahkan seseorang pada sebuah 

kehidupan yang purnakala (timeful), namun juga purnasthana (placeful). Hidup yang 

purnasthana menyuburkan seseorang dalam relasinya dengan komunitas dan alam, 

sebagaimana yang diimpikan oleh Wendell Berry.  

Istilah placeful atau placefulness pernah diusulkan, namun kurang dielaborasi, oleh 

Jenny Odell. Ia berkata,  

Pada akhirnya, untuk melawan ketiadaan tempat [placelessness] dari kehidupan 

yang dioptimalkan yang dihabiskan secara online, saya ingin mengusulkan sebuah 

“kepurnasthanaan” [placefulness] baru yang menghasilkan kepekaan dan tanggung 

jawab terhadap yang historis (apa yang terjadi di sini) dan yang ekologis (siapa dan 

apa yang hidup, atau pernah hidup, di sini).26  

Odell sendiri lebih suka memakai istilah bioregionalisme (bioregionalism) yang pada 

intinya terpusat pada sebuah pemahaman bahwa “mengubah rute dan memperdalam 

perhatian seseorang pada tempat [place] kemungkinan besar akan mengarah pada 

kesadaran akan partisipasi seseorang dalam sejarah dan dalam komunitas-yang-lebih-

dari-manusia.”27  

Dengan menggabungkan kepurnakalaan (timefulness) dan kepurnasthanaan 

(placefulness) kita dapat mendekatkan antropologi filosofis Berry dan antropologi Kristen 

dengan memusatkan diri pada inkarnasi Kristus yang memanusia seutuhnya—artinya: 

Kristus yang mewaktu dan meruang. Pendidikan Kristiani yang inkarnasional dengan 

demikian memberi ruang pertumbuhan yang memekar pada manusia-manusia Kristen 

untuk menjadi semakin seperti Kristus yang ukuran kultural dan ekologisnya adalah 

hidup yang mengakar pada tempat tertentu bersama dengan komunitas dan alam. Hidup 

memekar yang purnakala dan purnasthana ini akan mendorong manusia Kristen untuk 

tetap berpengharapan pada masa depan milik Allah namun sekaligus dengan menghidupi 

kebaikan Allah kini dan sini di dalam komunitas yang mereka hidupi.  

 
25 Adiprasetya, “Sejarah Kekristenan Dan Kepurnakalaan,” 3–9. 
26 Jenny Odell, How to Do Nothing: Resisting the Attention Economy (Brooklyn & London: Melville 

House, 2019), 18. 
27 Ibid., 13. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 80  

4. Kesimpulan 

Artikel ini telah berusaha memberi perspektif filosofis dari pandangan Wendell 

Berry dan teologis dari konsep kepurnakalaan (timefulness) dan kepurnasthanaan 

(placefulness) yang muncul dari sebuah kesadaran bahwa pendidikan haruslah bertujuan 

membuat kehidupan manusia mengalami kemekaran dan kepenuhan. Hanya ketika 

proses tersebut berlangsung di dalam komunitas, maka pendidikan berbasis 

keberlanjutan dapat terhindar dari idealisme yang abstrak.  

Selain itu, artikel ini tidak menawarkan sebuah gagasan yang konkret dan terinci 

mengenai tujuan pendidikan, bagaimana ia harus dikerjakan, siapa naradidik dan 

pendidik yang dibayangkan, dan sebagainya. Penelitian ini memusatkan perhatian pada 

refleksi filosofis dan teologis atas pendidikan yang terarah pada masa depan manusia dan 

seluruh ciptaan. Biarlah penelitian lebih lanjut dikerjakan oleh mereka yang bergerak di 

bidang pendidikan. 

 

Daftar Pustaka 

Adiprasetya, Joas. “Sejarah Kekristenan Dan Kepurnakalaan.” In Berteologi Dalam 
Sejarah: Masa Lalu Memanusiakan, Masa Depan Yang Purnakala: Pengucapan 
Syukur 70 Tahun Pdt. Prof. Dr. Jan S. Aritonang, edited by Asteria Aritonang and 
Sylvana Apituley, 3–9. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023. 

Berry, Wendell. Conversations with Wendell Berry. Edited by Morris A. Grubbs. Literary 
Conversations Series. Jackson, 2007. 

———. “For the Future.” Last modified 1980. 
https://www.americanpoems.com/poets/wendell-berry/for-the-future/. 

———. Home Economics. San Francisco: North Point Press, 1987. 
———. “On Being Asked for ‘A Narrative for the Future.’” In Our Only World: Ten Essays. 

eBook. Berkeley: Counterpoint, 2015. 
———. The Long-Legged House: Essays. eBook. Berkeley: Counterpoint, 2003. 
———. What Are People for?: Essays. San Francisco: North Point Press, 1990. 
Bilbro, Jeffrey. “When Did Wendell Berry Start Talking Like a Christian?” Christianity & 

Literature 68, no. 2 (March 2019): 272–296. 
Bodnar, A, E Bodnar, and V Makerova. “Technocratic and Humanistic Trends in Education: 

New Tunes.” KnE Life Sciences (November 1, 2018). Accessed September 11, 2024. 
https://knepublishing.com/index.php/KnE-Life/article/view/3274. 

Bush, Harold K. “Hunting for Reasons to Hope: A Conversation with Wendell Berry.” 
Christianity & Literature 56, no. 2 (March 2007): 215–234. 

Ellyatt, Wendy. “Education for Human Flourishing—A New Conceptual Framework for 
Promoting Ecosystemic Wellbeing in Schools.” Challenges 13, no. 2 (November 9, 
2022): 58. 

Gorski, Andra-Teodora, Elena-Diana Ranf, Dorel Badea, Elisabeta-Emilia Halmaghi, and 
Hortensia Gorski. “Education for Sustainability—Some Bibliometric Insights.” 
Sustainability 15, no. 20 (October 16, 2023): 14916. 

Gregersen, Niels Henrik. “Deep Incarnation: Why Evolutionary Continuity Matters in 
Christology.” Toronto Journal of Theology 26, no. 2 (September 2010): 173–188. 

Haddad, Christian, Dagmar Vorlíček, and Nina Klimburg-Witjes. “The Security-Innovation 
Nexus in (Geo-)Political Imagination.” Geopolitics 29, no. 3 (May 26, 2024): 741–
764. 



Joas Adiprasetya: Kepurnakalaan dan Kepurnasthanaan 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 81  

 

Johnson, Elizabeth A. “Jesus and the Cosmos: Soundings in Deep Christology.” In 
Incarnation: On the Scope and Depth of Christology, edited by Niels Henrik 
Gregersen, 133–156. Minneapolis: Fortress Press, 2015. 

Mukherjee, Himangshu B. Education for Fulness: A Study of the Educational Thought and 
Experiment of Rabindranath Tagore. Bombay: Asia Pub. House, 1962. 

Odell, Jenny. How to Do Nothing: Resisting the Attention Economy. Brooklyn & London: 
Melville House, 2019. 

Peterson, Eugene H. Under the Unpredictable Plant: An Exploration in Vocational Holiness. 
Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1992. 

Schreck, Jane M. “Wendell Berry on Education: A Cultural Inheritance of Care.” 
Educational Studies 55, no. 3 (May 4, 2019): 315–326. 

Spears, Paul D. Education for Human Flourishing: A Christian Perspective. Downers Grove, 
IL: IVP Academic, 2009. 

Theobald, Paul, and Dale Snauwaert. “The Educational Philosophy of Wendell Berry.” 
Holistic Education Review 6, no. 3 (1993): 37–43. 

Volf, Miroslav. A Public Faith: How Followers of Christ Should Serve the Common Good. 
Grand Rapids, MI: Brazos Press, 2011. 

Zizioulas, John D. Communion and Otherness: Further Studies in Personhood and the 
Church. Edited by Paul McPartlan. London & New York: T&T Clark, 2006. 

 


