
 
 

 

 

   

Copyright© 2024; Authors, | 55 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 

4.0 International (CC BY-SA 4.0) 

 

Manusia sebagai Homo Digitalis : Suatu Wacana Teologi Publik 

Gereja Atas Keterlemparan Manusia di Ruang Digital 
 

Rolin Ferdilianto Sandelgus Taneo 
Gereja Masehi Injili di Timor 
rolintaneo0402@gmail.com 
 
 
Abstract: There is a new term or embedding given to humans when they enter the 21st 
century, namely Homo Digitalis. This term is reasonable because dependence on 
technology has become a trend in this era. Humans seem to depend on technology for all  
aspects of their lives. Technology is good because it makes things easier for people, but 
if it is not used wisely, the potential for damage exists. Even so, the presence of 
technology has still really helped humans. The church felt it, too. Theology as a science 
has the task of discussing this phenomenon. Therefore, this article will utilize literature 
studies and Public Theology approaches to dissect the issue of Homo Digitalis and throw 
it into the digital space. Human dislocation in the digital space is a fact, and this is a 
finding and recommendation for developing other research related to this issue. The 
ultimate goal of this article is to become an instrument for churches and congregations 
to respond to technological developments. 
 
Keywords: Church, Homo Digitalis, Public Theology 
 
Abstrak: Ada istilah atau penyematan baru yang diberikan kepada manusia ketika 
memasuki abad 21 ini yaitu Homo Digitalis. Istilah ini sebenarnya beralasan sebab di 
era ini ketergantungan terhadap teknologi sudah merupakan trend. Manusia seperti 
menggantungkan seluruh aspek kehidupannya kepada teknologi. Hadirnya teknologi 
sebenarnya baik karena memudahkan manusia tetapi jika tidak secara arif digunakan 
maka potensi merusak itu ada. Sekalipun demikian, tetap saja kehadiran teknologi 
sudah amat membantu manusia. Gereja pun turut merasakannya. Teologi sebagai 
ilmu pengetahuan punya tugas mendiskusikan fenomena ini. Karena itu, tulisan ini 
akan menggunakan metode studi literatur dan pendekatan teologi publik dalam 
membedah isu Homo Digitalis dan keterlemparannya di ruang digital. Keterlemparan 
manusia di ruang digital merupakan fakta yang benar adanya dan ini menjadi temuan 
dan rekomendasi untuk pengembangan penelitian lain terkait isu ini.  Tujuannya 
akhir dari tulisan ini yakni menjadi instrumen bagi gereja dan jemaat di dalam 
menyikapi perkembangan teknologi.  
 
Kata Kunci: Teologi Publik, Gereja, Homo Digitalis 

 

 
1. Pendahuluan 

 Salah satu tantangan besar pada manusia yang hidup di abad 21 adalah 

perkembangan digital yang makin gencar terjadi. Kondisi ini kemudian menuntut 

Article History 

Received  

22 Februari 2024 

Revised  

08 Juni 2024 

Accepted  

12 Juni 2024 

 SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 

ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online)      DOI: 10.34307/sophia.v5i1.234 
Volume 5, No 1, Bulan 2024; (55-69)                     Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id 

 
 

mailto:rolintaneo0402@gmail.com


Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 56 

 

manusia untuk dapat melakukan penyesuaian diri dengan perkembangan yang ada, 

termasuk di dalamnya bagaimana caranya menjaga eksistensinya dalam ruang digital.  

Rilis data dari We Are Social pada Januari 2023 menunjukkan bahwa angka 

pengguna media sosial masyarakat Indonesia berkisar di angka 60,4% atau setara 167 

juta pengguna yang adalah masyarakat Indonesia. Ini artinya bahwa pengguna media 

sosial melebihi separuh penduduk Indonesia. Sedangkan untuk pengguna internet 

jumlahnya lebih banyak lagi yaitu diangka 212,9 juta penduduk Indonesia.1 Di samping 

penggunaan media sosial, salah satu pengaruh besar dari perkembangan teknologi yang 

pesat ialah membudayanya budaya cepat saji atau instant. Manusia tidak perlu berlelah-

lelah karena sekarang teknologi menawarkan berbagai bantuan. Misalnya, memesan 

makan cepat saji. Manusia cukup berselancar di media lalu kemudian memesan. Butuh 

waktu beberapa menit saja untuk bisa makan.  

Terhadap adanya aktivitas manusia secara masif di ruang digital kemudian 

merangsang beberapa pemikir untuk mendefinisikan ulang makna dari ruang publik, 

yang di dalamnya mengakomodir ruang digital. Pendefinisian ulang ini bisa terhambat 

melalui apa yang dikemukakan oleh Frets Keriapy. 

Di dalam mengartikulasikan secara baru ruang publik, Keryapi lalu mengutip 

pandangan Hardiman yang mencoba menjelaskan tentang ruang publik. Pertama-

pertama ia mulai dengan melihat etimologi kata ruang publik dalam bahasa Jerman. 

Ruang publik disebut dengan istilah Offentlichkeit. Dalam paham etimologi ini maka ruang 

publik bisa berarti ruang di mana ada kebebasan untuk memperbincangkan kepentingan-

kepentingan bersama. Atau bisa juga bermakna ruang di mana segala akses informasi bisa 

didapatkan secara terbuka. Berangkat dari paham ini maka Keryapi kemudian berasumsi 

bahwa ruang digital dapat disebut juga sebagai ruang publik. Hal ini bisa terjadi oleh 

karena di ruang digital ada interaksi antar manusia. Ruang digital pun memberi 

kesempatan untuk manusia bereksistensi.23 

Penyesuaian diri terhadap perkembangan teknologi juga dialami oleh gereja. 

Perhatikan kontekspandemi yang barulewat, gereja-gereja kala itu berusaha 

mengefektifkan pelayanan lewat ruang digital. Banyak akun YouTube dan Facebook 

gereja bertebaran di media sosial untuk menyiarkan kebaktian online. Setelah masa 

pandemi, lalu apakah gereja kemudian meninggalkan media sosial? Tidak! Joas 

 
1 Shilvina Widi, “Https://Dataindonesia.Id/Internet/Detail/Pengguna-Media-Sosial-Di-Indonesia-

Sebanyak-167-Juta-Pada-2023,” DataIndonesia, last modified 2023, accessed September 10, 2023, 
https://dataindonesia.id/internet/detail/pengguna-media-sosial-di-indonesia-sebanyak-167-juta-pada-
2023. 

2 Frets Keriapy, “Pendidikan Agama Kristen Dalam Ruang Publik Virtual: Sebuah Analisis Pemikiran 
Jürgen Habermas,” Harati: Jurnal Pendidikan Kristen 2, no. 2 (2022): 120-122, 
https://doi.org/10.54170/harati.v2i2. 

3 Frets Keriapy, “Pendidikan Agama Kristen Dalam Ruang Publik Virtual:  Sebuah Analisis 
Pemikiran Jürgen Habermas,” Harati : Jurnal Pendidikan Kristen 2, no. 2 (Oktober 2022): 120–122. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 57 

 

Adiprasetya dalam orasi pengukuhan guru besarnya di Jakarta pada 17 April 2024 malah 

melihat bahwa pasca pandemi ketergantungan dan penggunaan media sosial oleh gereja 

tentu akan tetap berlanjut.4 

Gereja pasca pandemi yang telah mampu memaksimalkan pemanfaatan teknologi 

kemudian mengubah haluan pelayanannya yaitu dari attenddance, activities building dan 

cash menuju strategi pelayanan yang berbasis pada followers, likes dan viewers. 

Adiprasetya memahami perubahan arah haluan ini sebagai kriteria atau indikator gereja 

yang telah mampu mengadaptasi dirinya dengan perkembangan digital namun masih 

dibayangi dengan spirit bisnis.5 

Publikasi paling mutakhir dari Eritrika Nulik, Arly de Haan dan Anika Takene 

bertajuk “Teologi Keanggotaan di Era Digital” turut mempertimbangkan fenomena 

perkembangan teknologi yang sedang berlangsung. Inti sari tulisan ini berkutat pada 

persoalan apakah keanggotaan gereja dalam ruang digital itu dimungkinkan? Mereka tiba 

pada suatu kesimpulan bahwa keanggotaan gereja di ruang digital itu merujuk pada 

bagaimana pelayanan gereja dimaksimalkan lewat hadirnya media digital. Sekalipun 

media digital digunakan tetapi tidak pelayanan tatap muka masih sangat relevan dan 

dibutuhkan. Keduanya perlu diseimbangkan atau diselaraskan.6 

Penulis setuju atas publikasi di atas. Esensi dari pelayanan yakni mampu 

menjangkau jemaat dan jemaat merasakan buah nyata dari pelayanan yang dilakukan 

oleh gereja. Media digital dan perjumpaan fisik merupakan cara untuk memaksimalkan 

pelayanan. Keduanya bisa dikolaborasikan. Kedua cara ini tidak perlu dipertentangkan 

selama membuahkan hasil yang baik.  

Beberapa publikasi atau tesis di atas menjadi titik pijak tulisan ini dikembangkan. 

Hanya saja, dalam tulisan ini, fokus utamanya ada pada bagaimana perkembangan  

fenomena teknologi yang ada berimplikasi pada ditariknya manusia ke dalam ruang 

digital. Manusia menjadi terbiasa dengan media digital dan sukar melepaskan diri dari 

media digital. Manusia adalah Homo Digitalis.  

Fenomena ini merupakan fenomena publik, dalam arti merambat masuk ke segala 

sendi kehidupan. Homo Digitalis sendiri menjadi suatu realitas di mana kehadiran atau 

keterlemparan manusia ke dalam ruang digital menghadirkan suatu dilema tersendiri 

oleh karena potensi manusia diseret dan juga makin menjadi kecanduan kepada teknologi 

membuat manusia menjadi lupa diri pada eksistensinya yang sesungguhnya. Eksistensi 

 
4 Joas Adiprasetya, Gereja Pasca Pandemi Merengkuh Kerapuhan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2021), 42-43. 
5 Ibid. 
6 Eritrika A Nulik, Arly E. M de Haan, and Anika C. Takene, “Teologi Keanggotaan Gereja Di Era 

Digital,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 8, no. 1 (2023): 98, 
https://www.sttintheos.ac.id/e-journal/index.php/dunamis/article/view/917. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 58 

 

itu adalah eksistensi nyata bukan maya. Gereja kemudian perlu berteologi menyikapi 

fenomena ini.  

Perlu pula ditegaskan bahwa manusia mengada tidak hanya melalui teknologi, 

sebaliknya teknologi ada hanya untuk memantapkan eksistensi manusia. Untuk itu, 

teologi publik dipakai sebagai pisau bedah dalam tulisan ini agar dapat menegaskan 

bahwa gereja punya andil juga di dalam berteologi melintas zaman dan juga konteks yang 

sementara berlangsung. Perkembangan teknologi yang pesat dan juga kekaburan 

manusia di dalam menyikapi perkembangan teknologi adalah realitas yang harus juga 

diperhatikan secara serius oleh Gereja.  

 

2. Metode Penelitian 

Guna menyelesaikan tulisan ini maka metode yang dipakai ialah metode studi 

literatur atau pustaka, teologi teologi publik dan refleksi filosofos. Penjabaran dari ketiga 

pendekatan ini yakni sebagai berikut. Pertama, rujukan yang dipakai dalam tulisan ini 

akan secara selektif memerhatikan sub-sub bahasan yang ada dalam tulisan ini. Hal ini 

penting mengingat topik yang diangkat dan diuraikan ini bukanlah topik yang mudah. 

Kedua, wacana Teologi Publik gereja dimaksudkan untuk menyesuaikan dengan 

konteks perkembangan teknologi yang kian pusat yang di dalamnya merangsang manusia 

untuk punya andil. Hal ini penting oleh karena teologi publik itu merupakan penghayatan 

perjumpaan iman dengan konteks atau budaya. Karena itu, praksis berteologi secara 

publik selalu dimulai dengan mengolah isu-isu yang muncul di ruang publik dan 

memberikan suatu dialog aktif antara iman dan konteks di ruang publik.7 Di samping itu, 

ada juga pendekatan teologi konstruktif dengan maksud memperlihatkan dimensi praksis 

dan dimensi teologis secara berimbang guna melihat fakta yang diambil.8 

Dimensi praksis itu yang dimaksud dalam tulisan ini lebih terfokus pada 

perkembangan digitalisasi yang makin masif yang dalamnya menuntut manusia 

menyesuaikan diri dengan perkembangan yang ada. Sedangkan dimensi teologi merujuk 

pada teologi publik sebagai payung berteologi di dalam mendialogkan topik yang diambil. 

Ketiga, di samping dimensi teologi, dimensi filsafat juga turut berkontribusi dalam upaya 

mendialogkan topik yang digarap. Karena itu, sepanjang tulisan ini akan dilihat adanya 

pendapat-pendapat beberapa filsuf yang memang menarik perhatian terhadap isu 

teknologi dan manusia.  

Dengan demikian, besar harapan penulis agar lewat karya tulis ini bisa memberi 

kontribusi bagi diskursus dalam disiplin ilmu teologi, khususnya di seputaran topik 

 
7 Antonius D Firmanto, Eklesiologi Nusantara : Studi Kasus  Beberapa Pemikiran Teolog Indonesia 

(Malang: Penerbit Widya Sasana Publication, 2021), 139. 
8 Joas Adiprasetya, “Teologi Konstruktif dan Wajah Sosiologi Agama,” dalam Izak Lattu, dkk 

(Penyunting), Sosiologi Agama, Pilihan Berteologi Indonesia (Salatiga: Fakultas Teologi UKSW, 2016), 260. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 59 

 

Teologi Publik dan teknologi. Konstruksi yang dimaksud dalam tulisan ini ialah 

mendefinisikan ulang ruang publik yang tidak sebatas sebagai ruang perjumpaan fisik 

tetapi juga dalam ruang digital juga sebenarnya ada perjumpaan yang memungkinkan 

interaksi manusia tetapi dengan suatu catatan kekhawatiran bahwa manusia kemudian 

digiring menjadi hamba atas teknologi dan bukan sebaliknya, manusia memiliki peran di 

dalam mengendalikan teknologi.  

 

3. Pembahasan 

Ruang Digital sebagai Ruang Publik Baru 

Ruang publik kerap dimengerti sebagai ruang perjumpaan fisik yang 

memungkinkan adanya interaksi secara langsung antar diri manusia. Dalam 

perkembangan yang ada, perjumpaan atau interaksi itu berubah dari interaksi fisik ke 

interaksi secara maya. Jutaan manusia memiliki akun media sosial yang memungkinkan 

adanya komunikasi antar satu sama lain. Fenomena perjumpaan di ruang digital 

kemudian merangsang banyak pemikir untuk meredefinisi kembali apa itu ruang digital.  

Sekalipun ruang digital disebut sebagai komunitas maya tetapi bagi Karlina Supeli, 

ia tetaplah komunitas maya yang nyata. Komunitas maya itu bermakna suatu sistem di 

mana realitas itu sepenuhnya terperangkap, terbenam dalam bayangan maya. 

Menariknya dalam komunitas maya itu seolah-olah dari layar muncul suatu penampakan 

yang tidak sebatas mengomunikasikan pengalaman tetapi juga ia adalah bagian dari 

pengalaman itu sendiri.9 Ini berarti bahwa di dalam piranti tersebut ia mengekspos secara 

terang apa yang sementara terjadi. Jadi di sana pula keterlemparan manusia bisa 

ditemukan.  

Karlina Supeli melanjutkan argumentasinya yang patut juga dipertimbangkan 

ketika memperbincangkan tentang dunia maya. Baginya: 

“Di dalam dunia maya orang bukan hanya sekadar berhadapan dengan piranti teknologi, tetapi 
membenamkan seluruh indera dan tubuhnya ke dalam lingkungan interaktif yang dibangun oleh 
komputer. Ia bisa melakukannya dengan terhubung ke perangkat yang dirancang untuk itu, atau 
menciptakan avatar (representasi diri di dunia maya dalam bentuk orang ke-3). Dengan lain 
perkataan, kemayaan menciptakan pengalaman-pengalaman baru dengan derajat realisme yang 
secara prinsip tanpa batas. Dengan penguatan informasi, kemayaan juga menawarkan kualitas-
kualitas baru bagi gejala fisis yang dialami sehari-hari, misalnya kehadiran-jarak jauh 
(telepresence)”.10 

 

Adanya interaksi dalam dunia maya sebagaimana yang dikemukakan Supeli itu 

makin menunjukkan progresnya. Teknologi dari waktu ke waktu makin kompleks. Ruang 

publik pun perlu didefinisikan ulang. Ruang publik, dalam pemahaman yang usang itu 

 
9 Karlina Supeli, “Ruang Publik Dunia Maya,” dalam Ruang Publik, ed. F. Budi Hardiman 

(Yogyakarta: Kanisius, 2010), 339. 
10 Ibid. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 60 

 

dipahami sebagai ruang perjumpaan fisik, satu individu atau kelompok dengan individu 

atau kelompok lain. Ruang publik sesungguhnya adalah arena diskursif yang membuka 

ruang bagi para warga berpartisipasi dan bertindak melalui dialog dan debat.  Ruang 

digital telah memenuhi kriteria ini. Masing-masing orang, cukup dengan memiliki aplikasi 

media sosial sudah bisa bertarung ide atau pun membangun diskusi dengan orang lain 

tentang suatu topik tertentu dalam ruang digital.  

Binsar Pakpahan pun setuju untuk jika ruang digital dipahami sebagai ruang 

publik baru. Dasar tesis dari Pakpahan tentang hal ini yakni kehadiran manusia lewat 

adanya berbagai media sosial harus dipahami sebagai keterlemparannya di ruang digital. 

Ini artinya bahwa di ruang digital ada kehadiran manusia di dalamnya. Bagaimana hal ini 

mungkin terjadi? Manusia sebagai subjek bisa memahami kehadirannya di ruang digital 

karena ada tanda. Tanda itu meliputi teks, gambar, suara, video. Ini adalah tanda pengenal 

manusia di ruang digital. Dari situ, maka terciptalah relasi antar subjek atau manusia 

dalam ruang digital. Relasi itu bisa berkelanjutan. Itulah makna kehadiran Homo Digitalis 

dalam media.11 

Persoalan lain dari keterlamparan manusia di ruang digital yakni adanya hoax dan 

sikap saling membenci jika ada dalam seberang pilihan dan pemahaman. Belum ada filter 

dan juga pengawas untuk menyatakan bahwa tindakan ini salah atau keliru ketika 

kebebasan dalam ruang digital dimanipulasi. Dengan adanya bahaya maka bagi manusia 

yang aktif menggunakan media digital perlu dimaknai secara benar sehingga tidak 

menciptakan suatu kesemrawutan dalam menggunakan media digital. Di pihak lain, 

adanya ruang siber atau digital memperlihatkan  pada kita tentang suatu realita dana ada 

kecenderungan manusia lebih aktif bereksplorasi secara kreatif dan bebas di ruang digital 

ketimbang ketika ada di dunia fisik. 

 

Homo Digitalis sebagai Realitas Gereja Masa Kini 

Sejak awal kemunculannya, internet mampu menggugah sekaligus menggugat segala 

yang ada pada masyarakat modern, demikian kata Sefrianus Juhani.12 Letak 

menggugahnya ada pada hadirnya internet dengan daya inovasinya telah mampu 

menarik manusia untuk secara aktif memanfaatkannya. Segalanya terasa lebih mudah 

ketika internet ada. Manusia hanya cukup berselancar di media dan menunggu hasilnya 

saja. Ibarat hanya membutuhkan jemari untuk meng-klik dan setelah itu hasilnya tiba. 

Sedangkan sisi menggugat itu terletak pada hadirnya internet mampu merubah segala 

tatanan yang awalnya dianggap baik dalam segala aspek kehidupan. Termasuk di 

 
11 Binsar Jonathan Pakpahan, “Mencari Definisi Kehadiran Antar-Subjek Yang Bermakna Di Ruang 

Digital,” BIA’: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 4, no. 1 (2021): 16. 
12 Sefrianus Juhani, “Mengembangkan Teologi Siber Di Indonesia,” Jurnal Ledalero 18, no. 2 (2019): 

249, http://ejurnal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLe/article/view/189. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 61 

 

dalamnya aspek agama. Juhani berkomentar bahwa fenomena ini seperti memunculkan 

pemujaan yang baru. Masyarakat beragama bisa melakukan praktek adorasi berjam-jam 

di media sosial dengan memanfaatkan jaringan internet. Internet seperti telah menjadi 

candu baru bagi masyarakat.13  

Juhani kemudian melanjutkan memberi komentarnya terhadap fenomena ini 

dengan tesis berikut:  

“Dalam ruang ini (siber) manusia mengungkapkan dirinya. Banyak hal dalam diri manusia 
yang tidak terekplorasi dalam dunia real, menjadi terbuka dalam ruang digital. Di sini, internet 
tidak menjadi konteks anonim dan steril, tetapi menjadi satu ruang yang secara antropologis 
berkualitas. Karena itu internet tidak sekedar instrumen komunikasi yang bisa digunakan atau 
tidak, tetapi telah menjadi ruang budaya, yang mendeterminasi logika berpikir, mengkreasi 
teritori baru, mengedukasi secara baru, menstimulasi inteligensi dan mengencangkan relasi.”14 

 

Candu terhadap teknologi karena kehadirannya telah menyita perhatian manusia 

ini yang kemudian memunculkan sebuah gelar atau penyematan baru pada manusia yakni 

Homo Digitalis. Homo Digitalis merupakan sebuah wacana akademik tetapi juga wacana 

publik karena telah membudaya dalam masyarakat dunia hari ini. Menyikapi realitas ini, 

Wim Dreyer memberi argumentasinya demikian: 

“Digital technology will increasingly become an integral part of people’s work and social lives. 
On-the-go internet via mobile devices affects activities such as shopping or eating out, with 
increased interaction with others in the same area. However, scepticism towards technology will 
continue, so it is conceivable that digital ‘refuseniks’ will emerge. This group might even take a 
moral stance against the pervasive intrusion into private life”.15 

 

Teknologi sekarang telah terintegrasi dengan pekerjaan dan kehidupan 

masyarakat. Fenomena ini bisa menciptakan Komunitas Maya (cybercommunity) 

sebagaimana yang Supeli kemukakan. Dalam cybercommunity itu memberikan ruang bagi 

masyarakat untuk dapat berinteraksi secara elektronik dengan bantuan internet.16 

Jika kehadiran teknologi kemudian menyebabkan manusia hadir dan berinteraksi 

dalam ruang digital maka apa makna sebenarnya dari Homo Digitalis? Hardiman dengan 

mengafirmasi pandangan Capurro mengartikan Homo Digitalis sebagai makhluk yang 

dikendalikan oleh media, berfungsi sebagai media dan mengadaptasi iklim teknologi 

digital.17 Lanjutnya, dalam paham ini maka kemudian Hardiman berargumentasi bahwa 

seluruh aktivitas Homo Digitalis mewarnai media digital. Jika Descartes memahami 

eksistensi manusia dengan berpikir maka ketika membicarakan Homo Digitalis berarti 

 
13 Ibid, 249. 
14 Ibid, 250. 
15 Wim A Dreyer, “Being Church in the Era of ‘Homo Digitalis,’” Verbum et Ecclesia 40, no. 1 (2019): 

4. 
16 Supeli, “Ruang Publik Dunia Maya.”337 
17 F. Budi Hardiman, Aku Klik Maka Aku Ada (Yogyakarta: Kanisius, 2021), 38-39. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 62 

 

seluruh eksistensinya itu terletak pada I browse. Keseluruhan eksistensi dari Homo 

Digitalis ada pada pencarian atau berselancar di ruang digital.18  

Eksistensi manusia terletak pada paham i browse sejatinya menegaskan tentang 

keaktifan manusia yang menjelajahi dunia maya atau digital. Hampir bisa dipastikan 

bahwa masyarakat dunia saat ini sukar sekali untuk membebaskan diri dari media digital. 

Hal ini penting mengingat penjelajahan dalam media digital meningkat dari waktu ke 

waktu. Di media digital, kita dapat melacak keberadaan diri seseorang.  

Setelah melihat pengertian singkat tentang Homo Digitalis maka perlu juga 

disertakan realitas kehidupannya. Dengan mengutip pandangan Louw, Dreyer kemudian 

menggambarkan realitas homo digitalis yang terus berkembang sebagai berikut:  

“Manusia menjadi fokus pada dunia maya, halaman web jaringan, keterbatasan antara yang 
terlihat dan yang tidak terlihat, dan mistisisme antarmuka. Ketiadaan wajah Facebook, Twitter, 
LinkedIn dan WhatsApp menjadi tempat persembunyian yang aman bagi meta-fisika 
keingintahuan psikis online.  Dunia homo digitalis ini membentuk profil digital dengan pilihan-
pilihan untuk anonimitas jenis baru dengan ‘massa pintar’ yang tidak berwajah- yang disebut 
kerajaan orang banyak atau interkonektivitas melalui dan dari singularitas.19  

 

Sekalipun yang maya itu seperti menyamarkan tetapi justru yang maya itu yang 

mampu membangkitkan konektivitas atau keterhubungan satu sama lain. Ini juga adalah 

realitas lain dari ruang digital atau ruang maya. Perkembangan teknologi yang makin 

masif ini kemudian berimplikasi pada pendefinisian ulang manusia atas dirinya sendiri. 

Pendefinisian ulang ini dimaksudkan untuk melihat sejauh mana manusia memanfaatkan 

teknologi, bisa pula menciptakan kebergantungan pada teknologi.  

Perlu diingat bahwa pada prinsipnya teknologi itu dimanfaatkan semata-mata 

agar membantu meringankan kerja dan aktivitas manusia. Contohnya bisa dilihat pada 

gawai. Ia menyediakan ragam informasi di dalamnya. Dalam tataran ini kemudian pada 

gawai itu bisa berfungsi sebagai pemikir, pengontrol, pengamat, dan penyimpan 

informasi.20 Jangan dibalik. Jika dibalik maka manusia yang akan menjadi budak 

teknologi. Seluruh impian manusia menciptakan teman melalui alat yang memudahkan 

tugasnya menjadi suatu utopis.  

 

Gereja di Ruang Digital 

Kehadiran teknologi sifatnya itu ambivalen. Ia punya dampak baik tetapi juga 

dampak buruk. Terhadap dampak buruknya, Dreyer memberi komentar: “Digital 

technology enriches humanity in terms of communication and daily life; it also created an 

 
18 Ibid, 39. 
19 Dreyer, “Being Church in the Era of ‘Homo Digitalis.’”, 5 
20 Adelbert Snijders, Antropologi Filsafat: Manusia, Paradoks Dan Seruan (Yogyakarta: Kanisius, 

2004), 71-72. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 63 

 

environment in which crime, human trafficking, sexual slavery, political extremism and 

dehumanising isolation flourish”.21 

Setelah melihat pertimbangan dari Dreyer ini maka pertanyaan yang perlu 

dikembangkan ialah dampak dari fenomena ini bagi kehidupan bergereja? Sekali lagi, bagi 

Dreyer, perkembangan teknologi di era digital ini memiliki imbas yang besar bagi 

kehidupan gereja. Perhatikan argumentasinya : 

“In terms of religious experience and being church, the most obvious and visible effect of the 
digital revolution had been changes in worship and liturgy. Current theological reflection on 
worship and liturgy engages with issues such as rituals, contextual experience, liminality, f luidity, 
solidity, community, God as liminal, liturgical experience, using cyberspace as a space for 
community and celebration. Even sacraments are celebrated online”.22 

 

Pandangan dari Dreyer di atas itu bermakna bahwa kehadiran dari teknologi itu 

memiliki tantangan tersendiri bagi pengembangan pelayanan gereja. Gereja mau atau 

tidak ia harus menerima realitas ini. Bukankah praktik bergereja dalam ruang digital telah 

mampu gereja prakarsai semasa pandemi? Itu artinya bahwa gereja telah mampu 

menangkap segala peluang yang ada untuk pengembangan pelayanannya yang 

kontekstual.  

Karena itu, tesis dari Joas Adiprasetya terkait ketergantungan gereja pada konteks 

digital patut dipertimbangkan oleh karena dengan lugas Adiprasetya memperlihatkan 

bahwa bukan hanya pada masa pandemi, media digital digunakan secara masif tetapi 

pasca pandemi pun ada keberlanjutan ketergantungan manusia dan juga gereja terhadap 

teknologi. Wajah gereja dan pelayanannya dirangsang untuk harus benar-benar bisa 

beradaptasi dengan perkembangan yang ada. Pelayanan gereja tidak hanya terbatas pada 

perjumpaan fisik tetapi juga di dalam dunia digital.  

Membaca peluang untuk masuk dan melakukan aktivitas di ruang digital 

sesungguhnya merupakan keniscayaan. Mengapa hal ini perlu? Di ruang digital 

sebenarnya di sama ada interaksi tiap hari antar manusia. Jemaat gereja pun ada di sana. 

Karenanya menarik untuk menyimak ulang ulasan Nulik, dkk berjudul  “Teologi 

Keanggotaan Gereja di Era Digital”.  

Dalam penelitian mereka ini setidaknya ada suatu kegelisahan yang muncul dalam 

gereja seturut dengan adanya ruang digital. Keanggotaan gereja di ruang digital itu hanya 

dimungkinkan sejauh gereja dan anggotanya bersikap terbuka pada realitas digital. Jika 

paham itu diterima maka tentulah keanggotaan gereja di ruang digital adalah cara baru 

bagi gereja menyesuaikan diri dan pelayanannya dalam ruang digital. Dalam ruang itu, 

 
21 Dreyer, “Being Church in the Era of ‘Homo Digitalis.’”, 3 
22 Ibid, 5. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 64 

 

keterhubungan antar gereja dan anggota tetap terjaga. Sekalipun begitu, Nulik, dkk tetap 

memberi catatan agar keanggotaan gereja secara tatap muka tetap dipertahankan.23 

Adanya upaya melacak keanggotaan jemaat di ruang digital sesungguhnya 

merupakan suatu tahap berani dari gereja agar tetap memantau dan menjaga iman 

jemaatnya. Ruang digital adalah ruang yang bebas dan menjadi perjumpaan maya antar 

banyak anggota. Tetapi serentak punya kesulitan sebab dalam ruang yang bebas dan 

dapat diakses oleh siapa saja, gereja bisa saja menjadi kesulitan memantau jemaatnya. 

Pendataannya pun sukar. Harus ada wadah yang memungkinkan untuk gereja dapat 

mengetahui dengan pasti keterlemparan jemaatnya di ruang digital.  

Meski begitu, bukan berarti gereja harus menolak memanfaatkan teknologi. Justru 

itu memungkinkan gereja untuk tetap bisa bersaksi dan menjangkau banyak orang dan 

jemaat lewat pelayanannya di ruang digital. Adanya grup-grup komunikasi berbasis 

aplikasi yang juga dimanfaatkan gereja juga adalah bukti bahwa gereja tetap ingin 

berteologi dengan konteks dunia yang berkembang.  

 

Teologi Publik sebagai Arah Baru Gereja Berteologi 

Diskursus tentang teologi Publik mulai berkembang secara masif di tahun 1980an 

di Amerika Serikat. Hanya saja kala itu ada yang mengidentikkan Teologi Publik dan 

Agama Sipil di Amerika Serikat. Mary Doak mencoba membedakan kedua konsep ini. Ada 

dua alasan mendasar sebagai pembeda antara Agama Sipil dan Teologi Publik.  

Pertama, Agama Sipil telah diidentifikasi sebagai praktik yang menerapkan 

keyakinan dan simbol agama untuk mendukung nilai-nilai dan praktik suatu negara. Hal 

ini berbanding terbalik dengan Teologi Publik. Tujuan Teologi Publik bukan sekadar 

memberikan dukungan tetapi juga turut terlibat dalam refleksi kritis terhadap budaya 

dan sikap negara. Hal ini dinyatakan dengan baik oleh Robert McElroy,  sebagaimana yang 

Doak kutip. “Teologi publik sejatinya mencakup “pengakuan partisipasi Tuhan dalam 

kehidupan berbangsa, dan pada saat yang sama menggunakan kebenaran agama untuk 

mengkritik kebijakan dan arah negara”.24 

Kedua, Agama Sipil terdiri dari publik penggunaan keyakinan, simbol, dan ritual 

agama yang dianggap umum dan dianut atau diterima oleh mayoritas masyarakat. 

Sebaliknya, mayoritas dari mereka yang mengidentifikasi karya mereka sebagai Teologi 

Publik berupaya mengatasi permasalahan kehidupan publik nasional dengan sumber 

daya tradisi keagamaan mereka yang spesifik.25 

 
23 Nulik, Haan, and Takene, “Teologi Keanggotaan Gereja Di Era Digital.”98. 
24 Mary Doak, Reclaiming Narrative for Public Theology (New York: State University of New York 

Press, 2004), 6. 
25 Ibid, 6. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 65 

 

Ilmu pengetahuan terus berkembang dari waktu ke waktu. Teologi sebagai salah 

satu cabang ilmu juga turut merasakan dampak ini. Perkembangan diskursus itu bisa 

dilihat lewat adanya istilah Teologi Publik. Apa itu sebenarnya Teologi Publik? Untuk bisa 

mendapatkan maknanya maka di bahasan awal sebaiknya melihat apa yang dimaksud 

dengan publik. Publik dalam perspektif Mary Doak umumnya dapat dipahami sesuatu 

yang lebih luas dari pada politik atau kebijakan publik. Tentulah makna ini punya nuansa 

politis. Lebih jauh, wacana yang sedang berlangsung atau yang sedang terjadi di 

masyarakat mana pun turut memengaruhi perkembangan nilai-nilai kolektif publik. Jadi, 

dari pengertian singkat publik di atas maka bisa dikatakan bahwa teologi publik tidak 

terbatas pada keprihatinan atau keputusan-keputusan pemerintah serta isu-isu tertentu 

dalam kebijakan publik (walaupun hal ini tentu saja penting), namun juga mencakup isu-

isu sikap sosial, institusi, dan praktik budaya.26 Doak lantas melanjutkan argumentasinya 

tentang Teologi Publik dengan suatu paham bahwa “Of course, a theology that is not simply 

concerned about the public but intends to contribute to the reconstruction of public 

discourse must itself be public”.27 

Wacana tentang teologi publik sifatnya harus publik kemudian ditegaskan oleh 

Adiprasetya dengan mengutip pandangan dari Tracy yang menegaskan bahwa “Teologi 

Kristen harus selalu menjadi wacana publik, yang ditujukan kepada semua orang dengan 

menggunakan kriteria yang dapat diterima secara umum, yaitu “pengalaman manusia 

yang umum.”  Namun, teologi publik apa pun juga menjadi refleksi filosofis mengenai inti 

tradisi Kristen, yaitu Tuhan.”28  

Dengan memahami bahwa Teologi Publik harusnya mampu untuk merefleksikan 

tradisi iman Kristen dalam ruang publik maka Markham, sebagaimana yang dikutip oleh 

Adiprasetya, menegaskan bahwa Teologi Publik memiliki tugas untuk menjelaskan 

Kerajaan Allah di ruang publik. Di dalam ruang publik itu, Teologi Publik akan 

memperlihatkan dengan berani wacana kesaksian Kristianinya bagi dunia mengenai visi 

Kerajaan Allah. Selanjutnya, dari situ maka kemudian Teologi Publik akan berusaha 

mempercakapkan tentang agensi yang diperlukan untuk dapat bekerja bagi seluruh umat 

demi menghadirkan Kerajaan Allah.29 

 

Homo Digitalis sebagai Wacana Pengembangan Teologi Publik Gereja: Sebuah 

Usulan 

 
26 Ibid, 11. 
27 Ibid, 11. 
28 Joas Adiprasetya, “In Search Of A Christian Public Theology In The Indonesian Context Today,” 

DISKURSUS: Jurnal Filasafat dan Teologi 12, no. 1 (2013): 110. 
29 Joas Adiprasetya, “Nabi Dan Sahabat:Teologi Publik Sebagai Keterlibatan Simbolis,” BIA’: Jurnal 

Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 5, no. 2 (2022): 284. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 66 

 

Menurut Noorhaidi Hasan dalam tulisannya berjudul “Teologi Publik, Gus Dur, dan 

Moderasi Beragama” memperlihatkan bahwa epistemologi dari Teologi Publik itu ada 

pada upaya menghadirkan kebenaran ilahi ke ruang publik sehingga mampu 

menyumbangkan nilai yang signifikan akan kerja keras bersama,  di dalam memecahkan 

masalah-masalah yang  konkret atau yang berlangsung  dalam masyarakat tanpa harus 

meniadakan atau mengganggu nilai-nilai dan norma-norma kehidupan bersama.30 

Berangkat dari paham di atas maka tidak berlebihan apabila kemudian Homo 

Digitalis sebagai gelar baru bagi manusia dijadikan sebagai wacana berteologi. Bukankah 

karena teknologi maka perhatian manusia di abad 21 ini diarahkan pada bagaimana bisa 

mengembangkan keterampilan di dunia digital? Memang ini bukan berarti bahwa 

teknologi kemudian menjadi salah tetapi respons manusia atas teknologi itu yang menjadi 

penting. Mau bagaimana pun, teknologi hanyalah alat membantu manusia dan bukan 

melampaui manusia.  

Ruang digital juga kemudian memungkinkan gereja untuk berteologi. Di dalam 

ruang digital, gereja bisa membangun pertanyaan fundamental, apakah di sana pula 

Kristus menjangkaunya? Christar Rumbay menjawab pertanyaan ini dengan tegas dan 

tepat bahwa ternyata Kristus pun hadir dalam ruang digital. Baginya: 

“Kristus tidak bisa ditempatkan begitu saja sebagai sosok historis yang tidak memiliki peran 
penting dalam masyarakat modern, melainkan kehadiran-Nya yang ada sejak awal, diketahui 
berasal dari kekekalan, dan memberikan pengaruh pada setiap periode alam semesta. Hal ini 
juga berlaku para perkembangan ilmu pengetahuan dan digital, yang di dalamnya 
memungkinkan Kristus berkontribusi besar bagi zaman modern”.31 

 

Pandangan tentang inkarnasi di atas sesungguhnya menegaskan bahwa di ruang 

digital sekalipun yang kadang disebut ruang maya ternyata Kristus hadir di sana. Sifat 

kemaha-hadiranNya itu direfleksikan secara baru lagi. Karena itu, Anderson sebagaimana 

yang Bobby Nalle kutip memformulasikan gagasan ini dengan suatu terang pemahaman 

bahwa di ruang digital, Kristus pun berinkarnasi. Inkarnasi Kristus ini mengandaikan 

tentang kehadiran Kristus di mana saja termasuk di dalam ruang yang kerap dilupakan 

oleh manusia. Lebih lanjut, konsekuensi dari pemahaman inkarnasi Kristus di ruang 

digital itu yakni membantu orang Kristen untuk tetap mengantisipasi agar tidak jatuh 

pada bahaya ketergantungan pada perangkat digital itu sendiri sekaligus menjaga etika 

di dalam menggunakan media digital.32 

 
30 Noorhaidi Hasan, “Teologi Publik, Gus Dur, Dan Moderasi Beragama,” Media Indonesia, last 

modified 2022, accessed September 13, 2023, https://mediaindonesia.com/opini/463019/teologi-publik-
gus-dur-dan-moderasi-beragama. 

31 Christar Arstilo Rumbay, “Christology in Digital Era: A Socio-Systematic Theology Contribution 
to the Sustainable Smart Society,” PASCA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 16, no. 1 (2020): 19. 

32 Bobby Daniel Dalle, “Sekularisasi, Kultur Digital Dan Geliat Agama: Tantangan Dan Sketsa 
Berteologi Digital Di Indonesia,” Kenosis: Jurnal Kajian Teologi 7, no. 2 (2021): 279–280. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 67 

 

Membicarakan tentang menjaga etika di ruang digital maka patutlah pandangan 

Hardiman diterima. Baginya, kontrol atas penggunaan teknologi itu ada pada manusia 

sebagai subjek yang aktif menggunakan media digital. Hardiman mencatat bahwa ada dua 

paradoks dari penggunaan teknologi oleh Homo Digitalis yaitu kebebasan dan brutalitas. 

Aspek kebebasan itu terlihat pada siapa saja bebas menggunakan atau menikmati 

perkembangan teknologi yang ada. Dalam ruang digital, komunikasi itu dimungkinkan 

secara masif sekalipun antar Homo Digitalis yang satu dan Homo Digitalis yang lainnya 

tidak saling mengenal. Hanya saja, aspek kebebasan ini bisa cenderung berlebihan. 

Akibatnya, di ruang digital kebebasan itu salah digunakan. Bahasan yang dipercakapkan 

bisa menciderai yang lain. Hal-hal yang sifatnya privat potensial menjadi politis, karena 

yang diposting merupakan muatan-muatan privat yang dibaca publik.33 

Dalam refleksi macam ini maka peran gereja untuk terus berteologi dalam ruang 

digital perlu digiatkan. Di ruang digitalis, gereja dengan tegas berani bersuara bahwa 

Kristus hadir di sana tetapi di saat yang sama gereja perlu memastikan agar kehadiran 

jemaat di ruang digital tidak menciptakan suatu konflik atau permasalahan. Gereja perlu 

juga mengajarkan dan menumbuhkan spiritualitas di ruang digital. Tentu hal ini hanya 

bisa terjadi apabila gereja melakukan literasi menggunakan media digital.  

Homo Digitalis sebagai pokok usulan bagi gereja di dalam berteologi secara publik 

dengan alasan suatu maksud dan ajakan mengenai keterbukaan gereja untuk memaknai 

seutuhnya konteks digitalisasi sebagai bagian dari pengembangan pelayanannya. Karena 

itu perlu juga dipertimbangkan oleh gereja untuk menghidupkan model gereja cair.  

Model gereja cair sebagaimana yang Alin da Silva kutip dari pandangannya 

Zigmunt Bauman. Baginya, konsep gereja cair adalah model gerejawi yang positif bagi 

masyarakat digital.  Dalam masyarakat yang cair, pewartaan injil juga sifatnya harus cair, 

dalam bentuk kesaksian, sehingga bisa bercampur, sebab yang diwartakan gereja sifatnya 

bukan transmisi, tetapi dengan berbagi. Gereja dapat membayangkan dirinya sebagai 

sebuah kota, khususnya pada malam hari, yang melihat cahaya yang memancar dari 

setiap tempat di mana terdapat orang-orang.  Lebih lanjut, gereja dapat dipahami sebagai 

kota yang memancarkan cahaya bukan sebagai tujuan itu sendiri, namun karena 

merupakan jaringan hubungan yang hidup antar manusia. Dengan ini, maka gereja 

menunjukkan bahwa hanya karena orang Kristen menghayati iinjil  mereka secara alami 

menjadi tanda yang bersinar bagi orang lain di tengah ketidakjelasan masa kini.34  

 

Kesimpulan 

 
33 F. Budi Hardiman, “Manusia Dalam Prahara Revolusi Digital,” DISKURSUS: Jurnal Filasafat dan 

Teologi 17, no. 2 (2018): 183–184. 
34 Aline A da Silva, “The Diverse Ways of Being Church in the Digital Society and in Times of 

Pandemic,” in Digital Ecclesiology: A Global Conversation (Digital Religion Publications, 2020), 9. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 68 

 

Tentu, hadirnya teknologi memiliki dua sisi, bisa membantu dan juga punya sisi 

merusak. Dalam konteks pemahaman seperti ini maka hadirnya teknologi perlu disikapi 

secara kritis. Homo Digitalis lebih punya peran besar terhadap hal ini. Ia adalah subjek 

dalam ruang digital. Berhasil tidaknya memanfaatkan teknologi secara tepat guna 

bergantung pada kesadaran penuh Homo Digitalis. Sekalipun Homo Digitalis punya fungsi 

kontrol batas penggunaan media digital di ruang digital tetapi gereja punya tanggung 

jawab untuk memastikan bahwa ia tidak lepas kontrol. Bukankah perlu disepakati 

bersama bahwa memang benar bahwa gereja abad ini telah mampu menyesuaikan diri 

dengan perkembangan? Meski begitu, penyesuaian diri itu juga perlu diimbangi dengan 

sikap aktif menjangkau jemaatnya dalam ruang digital. Karena itu, wacana Homo Digitalis 

sebagai Teologi Publik Gereja dapat menjadi salah satu usul agar gereja terus berteologi 

dalam konteks. Teologi publik tidak hanya mengintervensi segala kebijakan publik tetapi 

juga prihatin pada permasalahan publik. Merebaknya teknologi adalah kenyataan publik. 

Ia pun bersifat ambivalen. Baik dan buruk serentak ada. Sisi baiknya yakni ada banyak 

kemudahan yang manusia dapat dari teknologi. Sisi buruknya yakni manusia bisa abai 

pada perjumpaan fisik dan fokus pada perjumpaan di ruang digital. Gereja tidak menolak 

teknologi tetapi ketika membahas Teologi Publik dalam kaitannya dengan teknologi maka 

itu semata-mata untuk menegaskan tentang keprihatinan gereja pada manusia modern 

yang memiliki sikap ambivalen dalam menyikapi perkembangan teknologi sebagaimana 

yang sudah dijelaskan di bagian sebelumnya.  

 

Daftar Pustaka 

Adiprasetya, Joas. Gereja Pasca Pandemi Merengkuh Kerapuhan. Jakarta: BPK Gunung 
Mulia, 2021. 

———. “In Search Of A Christian Public Theology In The Indonesian Context Today.” 
DISKURSUS - JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI STF DRIYARKARA 12, no. 1 (April 22, 
2013): 103–124. 
https://journal.driyarkara.ac.id/index.php/diskursus/article/view/121. 

———. “Nabi Dan Sahabat: Teologi Publik Sebagai Keterlibatan Simbolis.” BIA’: Jurnal 
Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 5, no. 2 (December 31, 2022): 283–299. 
https://jurnalbia.com/index.php/bia/article/view/413. 

Doak, Mary. Reclaiming Narrative for Public Theology. New York: State University of New 
York Press, 2004. 

Dreyer, Wim A. “Being Church in the Era of ‘Homo Digitalis.’” Verbum et Ecclesia 40, no. 1 
(November 13, 2019): 1–7. 
http://www.ve.org.za/index.php/VE/article/view/1999. 

Hardiman, F. Budi. Aku Klik Maka Aku Ada. Yogyakarta: Kanisius, 2021. 
———. “Manusia Dalam Prahara Revolusi Digital.” DISKURSUS - JURNAL FILSAFAT DAN 

TEOLOGI STF DRIYARKARA 17, no. 2 (October 15, 2018): 177–192. 
https://journal.driyarkara.ac.id/index.php/diskursus/article/view/252. 

Hasan, Noorhaidi. “Teologi Publik, Gus Dur, Dan Moderasi Beragama.” Media Indonesia. 
Last modified 2022. Accessed September 13, 2023. 



Taneo: Manusia sebagai Homo Digitalis 
 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors| 69 

 

https://mediaindonesia.com/opini/463019/teologi-publik-gus-dur-dan-moderasi-
beragama. 

Juhani, Sefrianus. “Mengembangkan Teologi Siber Di Indonesia.” Jurnal Ledalero 18, no. 2 
(2019): 245–266. http://ejurnal.iftkledalero.ac.id/index.php/JLe/article/view/189. 

Keriapy, Frets. “Pendidikan Agama Kristen Dalam Ruang Publik Virtual: Sebuah Analisis 
Pemikiran Jürgen Habermas.” Harati: Jurnal Pendidikan Kristen 2, no. 2 (2022): 116–
126. https://doi.org/10.54170/harati.v2i2. 

Nalle, Bobby Daniel. “Sekularisasi, Kultur Digital Dan Geliat Agama: Tantangan Dan Sketsa 
Berteologi Digital Di Indonesia.” KENOSIS: Jurnal Kajian Teologi 7, no. 2 (December 
31, 2021): 266–290. https://e-
journal.iaknambon.ac.id/index.php/KNS/article/view/253. 

Nulik, Eritrika A, Arly E. M de Haan, and Anika C. Takene. “Teologi Keanggotaan Gereja Di 
Era Digital.” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 8, no. 1 (2023): 91–
100. https://www.sttintheos.ac.id/e-
journal/index.php/dunamis/article/view/917. 

Pakpahan, Binsar Jonathan. “Mencari Definisi Kehadiran Antar-Subjek Yang Bermakna Di 
Ruang Digital.” BIA’: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 4, no. 1 (June 
28, 2021): 1–18. http://www.jurnalbia.com/index.php/bia/article/view/219. 

Rumbay, Christar Arstilo. “Christology in Digital Era: A Socio-Systematic Theology 
Contribution to the Sustainable Smart Society.” PASCA : Jurnal Teologi dan Pendidikan 
Agama Kristen 16, no. 1 (May 29, 2020): 15–23. 
http://journal.stbi.ac.id/index.php/PSC/article/view/70. 

da Silva, Aline A. “The Diverse Ways of Being Church in the Digital Society and in Times of 
Pandemic.” In Digital Ecclesiology: A Global Conversation, 7–14. Digital Religion 
Publications, 2020. https://doi.org/10.21423/digitalecclesiology. 

Snijders, Adelbert. Antropologi Filsafat: Manusia, Paradoks Dan Seruan. Yogyakarta: 
Kanisius, 2004. 

Supeli, Karlina. “Ruang Publik Dunia Maya.” In Ruang Publik, edited by F. Budi Hardiman. 
Yogyakarta: Kanisius, 2010. 

Widi, Shilvina. “Https://Dataindonesia.Id/Internet/Detail/Pengguna-Media-Sosial-Di-
Indonesia-Sebanyak-167-Juta-Pada-2023.” DataIndonesia. Last modified 2023. 
Accessed September 10, 2023. https://dataindonesia.id/internet/detail/pengguna-
media-sosial-di-indonesia-sebanyak-167-juta-pada-2023. 

 


