& SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen
ﬁ ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online) ~ DOI: 10.34307/sophia.v5i2.220

Volume 5, No 2, Desember 2024; (127-138) Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id

Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional
Kontekstual Gereja Toraja Berdasarkan Kejadian 1:27-28 dan
2:15

Alvary Exan Rerung
Sekolah Tinggi Filsafat Theologia Indonesia Timur, Makassar, Indonesia
alvaryexan@gmail.com

Abstract: This article discusses the problem of ecological crisis which is apparently
caused by the moral problems of mankind. This also happened in Toraja because of the
actions of some Torajans who no longer care about their environment. Floods occurred
in various places due to overflowing rivers because they were used as garbage dumps.
Drainage no longer functions properly to drain rainfall because it is filled with garbage
that is dumped irresponsibly. In fact, environmental destruction according to Toraja
culture is taboo because it affects many people. Through the literature study method,
this article intends to read the philosophy of tallu lolona based on Genesis 1:27-28 and
2:15. The results of this reading can be used as a contextual eco-missionary tool for the
Toraja Church to remind its congregation that both the Bible and Toraja culture
prohibit environmental destruction. On the contrary, the Bible and Toraja culture
command to protect and preserve the environment as the implementation of missio Dei
for the world.

Keywords: contextual eco-mission, toraja church, ecological crisis, genesis, tallu lolona

Abstrak: Tulisan ini berbicara tentang masalah Kkrisis ekologi yang ternyata
disebabkan oleh masalah moral umat manusia. Hal ini terjadi juga di Toraja karena
ulah sebagian orang Toraja yang tidak peduli lagi dengan lingkungannya. Terjadi
banjir di berbagai tempat akibat sungai yang meluap karena dijadikan tempat
pembuangan sampah. Drainase tidak lagi berfungsi dengan baik untuk mengalirkan
curah hujan akibat dipenuhi sampah yang dibuang secara tidak bertanggung jawab.
Padahal, perusakan lingkungan menurut budaya orang Toraja adalah hal yang tabu
karena berdampak pada orang banyak. Melalui metode studi pustaka, tulisan ini
hendak membaca falsafah tallu lolona berdasarkan Kejadian 1:27-28 dan 2:15. Hasil
pembacaan ini bisa dipakai menjadi sarana eko-misional kontekstual bagi Gereja
Toraja untuk mengingatkan warga jemaatnya bahwa baik Alkitab dan juga budaya
orang Toraja melarang terjadinya perusakan lingkungan. Sebaliknya, Alkitab dan
budaya orang Toraja memerintahkan untuk menjaga dan memelihara lingkungan
sebagai pelaksanaan missio Dei bagi dunia.

Kata Kunci: eko-misional kontekstual, gereja toraja, krisis ekologi, kejadian, falsafah
tallu lolona

1. Pendahuluan
Berbicara tentang krisis ekologi, Martin Harun memberikan pandangan yang
begitu menampar. Menurutnya, kerusakan ekologis yang begitu memprihatikan ternyata

(Glolclo

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike
4.0 International (CC BY-SA 4.0)

Copyright© 2024; Authors | 127



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

hasil dari zaman yang kian modern. Hal ini membuat lingkungan hidup tidak lagi menjadi
pengyokong yang berkualitas bagi kehidupan. Baginya, fenomena ini akan
membahayakan populasi manusia karena leingkungan yang tidak sehat akan
menurunkan kualitas hidup manusia. Perilaku umat manusia yang tidak lagi peduli
terhadap pelestarian lingkungan tentu bisa menjadi bumerang yang mendatangkan hal-
hal yang tidak diinginkan umat manusia.! Itulah mengapa pada konteks Indonesia, Gerrit
Singgih seperti yang dikutip oleh John Simon mengatakan kerusakan ekologis sebagai
konteks berteologi yang harus diperhatikan secara serius oleh umat Kristiani.2

Terjadinya banyak masalah-masalah mengenai kerusakan lingkungan disebabkan
oleh masalah moral umat manusia. Manusia secara keliru memandang alam dan
menempatkan dirinya sebagai sentral ciptaan yang berkuasa atas ciptaan lainnya. Itulah
sebabnya, banyak fakta kasus kerusakan lingkungan terjadi, baik pada skala nasional
maupun internasional yang disebabkan oleh perilaku manusia itu sendiri. Manusia
melakukan eksploitasi berlebihan pada alam yang mengakibatkan terjadi kerusakan
lingkungan, itu sama saja secara perlahan merusak atau membawa peradabannya kepada
sebuah kehancuran. Sebab, alam merupakan sumber kehidupan dan tempat tinggal
manusia. Meruskanya, itu sama saja merusak sumber kehidupan dan tempat tinggal
sendiri.3

Untuk kontek Toraja, sejak dahulu orang Toraja dikenal dengan kepercayaan
bahwa semua ciptaan yang ada di dunia diciptakan oleh Puang Matua (Tuhan). Itulah
sebabnya, semua ciptaan adalah saudara (sangserekan) dan hidup dalam keteraturan
(harmoni). Orang Toraja harus terus menjaga dan melestarikan alam karena merupakan
saudara. Perusakan lingkungan bagi orang Toraja adalah perbuatan yang tabu karena
sama saja melukai saudara sendiri. Hal ini merupakan ciri khas dari kedalaman
spiritualitas lokal orang Toraja yang memang selalu mengedepankan asas penghargaan
terhadap semua kehidupan.*

Namun, penelitian Yohanes Krismantyo Susanta mengemukakan fakta bahwa
tidak semua orang Toraja menghidupi olah spiritualitas lokal tersebut dewasa ini. Banyak
orang Toraja yang telah menjadi pelaku kerusakan ekologis pada daerah mereka sendiri.>
Banyak daerah di Tana Toraja dan Toraja Utara di mana terjadi penambangan pasir secara
ilegal dan limbah sampah plastik yang bertebaran di tempat wisata. Bahkan, sungai

1 Martin Harun, “Alkitab Sumber Teologi Lingkungan Hidup?,” in Iman Yang Merangkul Bumi:
Mempertanggungjawabkan Iman Di Hadapan Persoalan Ekologi, ed. Peter C. Aman (Jakarta: Penerbit Obor,
2013).

2 John Christianto Simon, Teologi Progresif Di Indonesia: Analisis Wacana Kritis Islam Dan Kristen Di
Indonesia (Sleman: Komojoyo Press dan STT INTIM Press, 2023).

3 A. Sony Keraf, Krisis Dan Bencana Lingkungan Hidup Global (Yogyakarta: Kanisius, 2010), 139.

4 Theodorus Kobong, Injil Dan Tongkonan, Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi (Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2008), 13.

5 Yohanes Krismantyo Susanta, “Penciptaan Dalam Perspektif Toraja: Sebuah Ekoteologi
Kontekstual Dalam Konteks Krisis Ekologi,” in Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal Toraja, ed. Binsar
Jonathan Pakpahan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020), 163.

Copyright© 2024; Authors | 128



Alvary Exan Rerung: Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional Kontekstual Gereja Toraja

terkadang menjadi tempat pembuangan sampah bagi masyarakat. Hal inilah yang
membuat orang Toraja mendapatkan beberapa hal yang tidak mereka inginkan dalam
kehidupan mereka, seperti tanah longsor yang terjadi di mana-mana. Tak hanya itu, banjir
juga sering terjadi karena sungai meluap karena gorong-gorong serta drainase yang
tersumbat akibat sampah.

Melihat realitas tersebut, tulisan ini menawarkan perspektif bagi Gereja Toraja
untuk menjadikan masalah kerusakan ekologis sebagai panggilan misional berdasarkan
budayanya. Budaya yang dimaksudkan adalah falsafah tallu lolona. Secara etimologi,
falsafah tallu lolona terdiri dari kata tallu (tiga) dan lolona (pucuk kehidupan). Hal ini
memperlihatkan bahwa bagi orang Toraja, ada tiga pucuk kehidupan yang harus
diperhatikan karena saling mempengaruhi, yaitu lolo tau (manusia), lolo patuoan
(hewan), dan lolo tananan (tanaman). Itulah sebabnya, falsafah ini melihat semua ciptaan
harus saling merawat dan menghormati sebab ketiganya saling berkaitan dan
mempengaruhi.t Falsafah ini akan dikonstruksi menjadi sarana eko-misional kontekstual
bagi Gereja Toraja berdasarkan Kejadian 1:27-28 dan 2:15.

Ada beberapa penelitian terdahulu yang telah membahas falsafah tallu lolona dan
kaitannya dengan pencegahan Krisis ekologi. Contohnya, penelitian dari Yenni Patrecia
dan Prayuda yang melihat falsafah tallu lolona selaras dengan konsep oikumene semesta
karena melihat semua ciptaan sebagai saudara dalam satu rengkuhan Sang Pencipta.
[tulah sebabnya, sebagai sesama saudara, manusia tidak boleh semana-mena terhadap
alam yang adalah saudaranya, sebab itu adalah dosa.” Berikut, penelitian dari Binsar
Jonathan Pakpahan dan Hiskianta Septian Masseleng yang melihat keselarasan falsafah
tallu lolona dengan penekanan dalam teologi penciptaan Norman Wirzba, bahwa Tuhan
adalah pencipta dan manusia tidak boleh seenaknya terhadap ciptaan lainnya. Hal ini juga
terdapat dalam falsafah tallu lolona yang juga melarang manusia mendominasi ciptaan
lainnya.8

Tulisan ini juga berbicara tentang falsafah tallu lolona dan kaitannya dengan
pencegahan krisis ekologi. Namun, tulisan ini hendak menawarkan perspektif bagi Gereja
Toraja untuk menjadikan masalah kerusakan ekologis sebagai panggilan misional
berdasarkan falsafah tallu lolona. Hal ini dilakukan dengan landasan biblis yang penulis
siapkan dari Kejadian 1:27-28 dan 2:15. Sebagai panggilan misional, Gereja Toraja harus
mengajak warga jemaatnya untuk bertindak, bukan sekedar mengetahui agar persoalan
krisis ekologis di Toraja bisa diminimalisir.

6 Stanislaus Sandarupa et al., Kambunni’ Kebudayaan Tallu Lolona Toraja (Makassar: De La Macca,
2016), 57-58.

7 Yenni Patrecia dan Prayuda, “Budaya Tallu Lolona Sebagai Dasar Beroikumene Semesta Bagi
Masyarakat Toraja,” KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen 3, no. 2 (2022): 84-98.

8 Binsar Jonathan Pakpahan dan Hiskianta Septian Masseleng, “Falsafah Tallu Lolona Dan
Perspektif Teologi Penciptaan Norman Wirzba Sebagai Landasan Ekoteologi Kontekstual,” KHARISMATA:
Jurnal Teologi Pantekosta 6, no. 1 (2023): 149-170.

Copyright© 2024; Authors | 129



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

2. Metode Penelitian

Studi literatur atau biasa disebut studi pustaka adalah metode yang digunakan
dalam pengerjaan penelitian ini. Metode ini mengharuskan peneliti untuk membaca dan
mengumpulkan informasi dan teori sebanyak-banyaknya dari bahan kepustakaan yang
berkaitan dengan penelitian yang dikerjakan. Bahan kepustakaan yang dirujuk haruslah
bisa dipertanggungjawabkan sebagai sumber ilmiah seperti artikel jurnal, buku, majalah,
ensiklopedia atau bahkan laporan penelitian.® Penulis memilih menggunakan metode ini
karena sudah banyak artikel jurnal dan buku yang bisa menjadi sumber ilmiah untuk
memperoleh teori mengenai falsafah tallu lolona.

Adapun tahapan yang harus dilakukan dengan menggunakan metode ini, antara
lain: 1) Memilih literatur yang relevan dan bisa dipertanggungjawabkan secara ilmiah
melalui artikel jurnal, buku, majalah, dan sebagainya. Pada bagian ini, peneliti harus
memahami bahwa tidak semua literatur bisa dipertanggungjawabkan secara ilmiah; 2)
Melakukan pembacaan dan catatan terhadap literatur yang telah dipilih. Umumnya, pada
bagian ini peneliti mencatat gagasan atau ide dalam literatur yang dibutuhkan sekaitan
penelitian yang dikerjakan; 3) Melakukan pengelompokan berdasarkan ide atau gagasan
yang dicatat sebelumnya. Pada bagian ini, peneliti menentukan variabel-variabel yang
hendak dikerjakan dalam penelitian berdasarkan hasil bacaan pada literatur yang ada;
dan 4) Menuliskan setiap variabel-variabel yang ada ke dalam paragraf. Umumnya, pada
bagian ini peneliti akan melakukan mixing ide agar bisa menyusun setiap variabel dengan
baik.10

Adapun susunan variabel yang akan dikerjakan berdasarkan hasil pembacaan
penulis terhadap literatur, antara lain: 1) Menjelaskan falsafah tallu lolona orang Toraja;
2) Menafsir Kejadian 1:27-28 dan 2:15; dan 3) Membaca falsafah tallu lolona sebagai eko-
misional kontekstual bagi Gereja Toraja berdasarkan Kejadian 1:27-28 dan 2:15.

3. Hasil dan Pembahasan
Falsafah Tallu Lolona

Orang Toraja memahami bahwa sistem kekerabatan yang ada berdasarkan pada
hal yang mereka sebut sebagai sauan sibarurung (sumber yang sama) dan sangserekan
(persaudaraan). Narasi tersebut diperoleh dari proses penciptaan yang diyakini
masyarakat Toraja terdiri dari dua fase, yaitu: Pertama, “lalanna sukaran aluk” atau

”m

pengelanaan dewa-dewa dan ajaran agama di langit; dan Kedua, “lalan ada™ atau
pengelanaan nenek moyang/para leluhur masyarakat Toraja di bumi. Kedua konsep ini
mengatakan bahwa nenek moyang manusia, hewan dan tanaman terjalin dalam relasi

sauan sibarurung dan sangserekan, dan masing-masing menjalankan fungsi yang berbeda

9 Sonny Eli Zaluchu, “Metode Penelitian Di Dalam Manuskrip Jurnal [lmiah Keagamaan,” jurnal
Teologi Berita Hidup 3, no. 2 (2021): 249-266.
10 Tbid., 256.

Copyright© 2024; Authors | 130



Alvary Exan Rerung: Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional Kontekstual Gereja Toraja

di bumi. Lebih spesifik lagi dikatakan dalam teks Pasomba Tedong (hymne/nyanyian)
bahwa proses penciptaan merupakan interpretasi dari sebuah keyakinan tentang ciptaan
Puang Matua (Tuhan), yaitu manusia, hewan dan tanaman memiliki sumber yang sama
yaitu tempaan emas murni (sauan sibarurung) dan ketiganya adalah saudara.l1

Melalui konsep penciptaan inilah kemudian orang Toraja merefleksikan relasi
kehidupan dengan ciptaan lainnya dalam sebuah falsafah, yang salah satunya dikenal
dengan sebutan Tallu Lolona. Dalam Kamus Toradja-Indonesia yang dikutip oleh Yenni
dan Prayuda, tallu lolona dapat dimengerti sebagai konsep tiga pucuk kehidupan bagi
orang Toraja (Tallu “tiga” dan Lolona “sekawan atau pucuk”). Manusia (Lolo Tau) diangap
sebagai ciptaan paling penting karena menjadi pelaku utama untuk melaksanakan
upacara adat; hewan (Lolo Patuan) adalah ciptaan yang akan dijadikan sebagai korban
dalam melaksanakan upacara adat; dan tanaman (Lolo Tananan) adalah ciptaan yang
akan dijadikan sebagai sesajen dalam melaksanakan upacara adat.1?

Bagi kepercayaan tradisional orang Toraja, ketiga aspek dari tallu lolona tidak bisa
dipisahkan karena saling berhubungan dalam perannya terhadap perjalanan hidup orang
Toraja, secara khusus pada acara ritual seperti Aluk Rambu Tuka (acara suka cita) dan
Rambu Solo (acara duka cita). Aluk Rambu Tuka merupakan upacara pemujaan dengan
kurban persembahan dan dilakukan saat matahari mulai naik atau terbit. Upacara ini
dilakukan di sebelah timur tongkonan. Upacara ini tentang pengucapan syukur.
Sedangkan, Rambu Solo merupakan upacara pemujaan dengan kurban persembahan yang
dilakukan di sebelah barat tongkonan. Upacara ini berkaitan dengan upacara kematian
atau pemakaman manusia. Dalam ritual-ritual inilah masing-masing aspek dari Tallu
Lolona memiliki peran sentral (sendiri-sendiri) dan saling melengkapi untuk melakukan
ritual pemujaan yang diarahkan kepada Puang Matua (Tuhan).13

Bagi orang Toraja, falsafah ini melihat manusia sebagai ciptaan yang utama sebab
memiliki peran sentral, yaitu sebagai pelaku ritual dan untuk memelihara lingkungannya,
agar lingkungan terus dapat memberi sumber kehidupan bagi manusia itu sendiri.
Falsafah ini juga memperlihatkan adanya sinergitas antara semua ciptaan karena
ketiganya saling bergantungan. Keseimbangan tatanan kehidupan orang Toraja akan
rusak dan menimbulkan hal-hal tidak diinginkan jika salah satu unsur tidak
diperhatikan.14

Santy Monika dalam tulisannya memperjelas hubungan dari ketiga unsur falsafah
ini dengan mengatakan bahwa Puang Matua yang menciptakan ketiganya. Itulah
sebabnya, ketiga unsur tersebut selaras. Manusia sebagai unsur utama tidak boleh

11 Prayuda, “Budaya Tallu Lolona Sebagai Dasar Beroikumene Semesta Bagi Masyarakat Toraja.”
90.

12 Tbid. 90-91.

13 Sandarupa et al., Kebudayaan Tallu Lolona Toraja., 56-57.

14 bid., 57.

Copyright© 2024; Authors | 131



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

melihat dirinya sebagai unsur yang lebih superior dari unsur lainnya. Ketiga unsur ini
harus saling melengkapi karena saling membutuhkan agar siklus kehidupan di dunia bisa
berjalan dengan baik. Selain itu, manusia juga harus bisa menjaga relasinya dengan
sesamanya manusia agar mereka tetap bisa saling bekerja sama menjaga dan memelihara
kedua unsur lainnya. Itulah sebab, rusaknya relasi antara sesama manusia dipercaya
sebagai sesuatu yang tabu atau dosa, sebab akan membuat manusia sulit menjaga mandat
dari Puang Matua dan nenek moyang untuk menjaga dua unsur lainnya.15

Berdasarkan uraian di atas, maka sangat jelas terlihat bagaimana falsafah tallu
lolona merupakan alarm bagi orang Toraja untuk terus memperkuat relasi dengan Puang
Matua dan ciptaan lainnya. Relasi yang dibangun pertama-tama dengan sesama manusia,
agar bisa bekerja sama untuk memelihara ciptaan lainnya. Hal ini dilakukan karena Puang
Matua menciptakan ketiga unsur sebagai saudara (sangserekan). Sehingga, ketiga unsur
harus terus hidup dalam harmoni untuk menjelankan siklus kehidupan yang baik di
dunia. Itulah sebabnya, falsafah ini menganggap bahwa semua makhluk yang diciptakan
harus hidup dalam harmoni, saling menerima, menghormati dan menjaga.

Tafsir Kejadian 1:27-28 dan 2:15

Secara sepintas, jika kita membaca kedua ayat (Kej. 1:27-28 dan 2:15) ini, maka
kita akan mendapatkan perbedaan yang sangat menonjol. Perbedaannya terletak pada
proses penciptaan (Kej. 1:27-28) dan tugas yang diberikan kepada manusia setelah
diciptakan (Kej. 2:15). Jika membaca teks ini secara literal, maka kita akan mendapati
Kejadian 2:15 terlihat seperti tidak ramah pada ciptaan lainnya, sebab seakan-akan
menempatkan posisi manusia superior terhadap ciptaan lainnya. Sedangkan, Kejadian
2:15 memperlihatkan narasi yang lebih bersahabat. Hal ini jugalah yang dilihat oleh Lynn
White secara serius seperti yang dikutip oleh Susanta. Menurutnya, sejak dari dulu orang
Kristen secara tidak seimbang mengajarkan mengenai doktrin manusia sebagai penguasa
atas segala ciptaan lainnya (lih. Kej. 1:27-28). Ketidakseimbangan pengajaran tersebut
membuat manusia berani mengeksploitasi alam secara berlebihan. Itulah sebabnya,
Gereja harus bisa melihat persoalan kerusakan ekologi sebagai hal yang serius juga.
Gereja tidak boleh kaku pada ajaran yang telah bersifat antroposentris tersebut, apalagi
jika telah menjadi dalang perusakan ekologi. Antroposentris tersebut bisa dilihat dalam
Kejadian 1:26-28, yang menurut Lynn sebagai biang keladi beraninya manusia melakukan
eksploitasi alam secara berlebihan.1® Padahal narasi yang ada pada Kejadian 1:27-28
tidak boleh dilepaskan dari narasi Kejadian 2:15, sebab keduanya saling berhubungan.
Kedua teks ini justru akan sangat membantu gereja dalam membangun teologi misi yang
bisa menjadi sarana dalam pemenuhan tanggung jawab misional gereja kepada Allah.

15 Santy Monika, “Fungsi Dan Makna Tunturan Ritual Rampanan Kapa’ Di Toraja,” Magiste 4, no. 1
(2017), 2.

16 Susanta, “Penciptaan Dalam Perspektif Toraja: Sebuah Ekoteologi Kontekstual Dalam Konteks
Krisis Ekologi.” 167-168.

Copyright© 2024; Authors | 132



Alvary Exan Rerung: Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional Kontekstual Gereja Toraja

Menurut Borrong, salah satu langkah untuk menghindari perasaan superior
manusia terhadap ciptaan lainnya atau juga tentang penafsiran yang antroposentris pada
Kejadian 1, bisa dimulai dari kesadaran akan realitas manusia itu sendiri. Manusia
merupakan rekan kerja Allah bagi dan di dalam dunia, bahkan merupakan cerminan citra
Allah. Mengenai narasi “Allah menciptakan manusia menurut gambar-Nya”, menurut
baginya mengacu pada Yesus Kristus. Menurutnya, dalam proses penciptaan manusia,
Kristuslah yang menjadi acuan atau referensi utama untuk menciptakan manusia. Hal ini
berarti, Kristus merupakan gambar Allah yang sejati, dan manusia diciptakan
berdasarkan Kristus.1”

Langkah pertama yang harus dimengerti sebagai usaha memahami esensi
kehadiran manusia dalam kisah penciptaan, secara khusus pada perintah yang diberikan
oleh Allah kepada manusia (ay. 28), maka penting untuk menganalisa kata tselem. Kata
tselem atau dalam Bahasa Inggris likeness of God harus dipahami sebagai kapasitas
spiritualitas, dan jangan mengaitkannya dengan keserupaan fisik. Apalagi jika usaha
hermeneutik terhadap kata tselem tersebut langsung dikaitkan sebagai manusia adalah
“kloningan Allah”. Dasar penting inilah yang harus ditanamkan dalam usaha memahami
kata tselem tersebut. Sebab, gaya penafsiran seperti demikiannlah yang membuat hasil
tafsiran menjadi sangat antroposentris. Ada beberapa poin penting yang terdapat pada
aspek tselem of Elohim, yang melakat pada manusia, yakni: Pertama, sebuah dorongan
untuk terlibat dalam proses penciptaan serta merawat kehidupan; dan Kedua,
menandaskan status manusia sebagai rekan pemberdayaan. Hal ini yang kemudian
menjadi keliru, sebab ada banyak penafsir yang mengmabil karakter Ilahi dalam proses
penciptaan dan meletakannya sebagai bagian dari tselem, sebagai bentuk anugerah Allah
kepada manusia. Hal inilah yang membuat seakan-akan manusia memiliki posisi yang
lebih di atas dari ciptaan lainnya, sehingga membuat manusia merasa mempunyai status
lebih tinggi di antara ciptaan lainnya.18

Langkah kedua yang harus diperhatikan secara serius adalah tentang kemunculan
kata “taklukanlah” dan “berkuasa” padat ayat 28. Secara literal narasi ayat ini memang
memperlihatkan bagaimana manusia superior terhadap ciptaan lainnya. Menurut Robert
Setio, narasi ini memang menimbulkan hal yang dilematis, sebab narasinya bisa dijadikan
oleh manusia sebagai referensi untuk angkuh dan superior terhadap ciptaan lainnya. Oleh
sebab itu, perlu menganalisa kedua kata tersebut secara serius.1® Kata “menaklukkan”
dalam Bahasa Ibrani adalah kabash dan kata “berkuasa” adalah rada. Kedua kata ini

17 Robert P. Borrong, “Creation Spirituality: An Indonesian Torajan Perspective,” Jurnal Teologi Sola
Experientia 1, no. 2 (2013): 150-166.

18 Hendrikus Nayuf & John Christianto Simon, “Pohon Keramat Dan Pohon Pengetahuan: Studi
Etno-Teologi Tentang Atoni Pah Meto Dan Kejadian 2: 16-17,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan
Kristiani Vol. 5, No (2021).

19 Robert Setio, “Dari Paradigma ‘Memanfaatkan’ Ke ‘Merangkul’ Alam,” Gema Teologi 37, No. 2
(2013): 163-174.

Copyright© 2024; Authors | 133



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

memang sering kali dikonotasikan pada sesuatu yang negatif, seperti pemaksaan dan
kekerasan. Namun, kedua kata ini tidak boleh dilepaskan dari Kejadian 24:60, sebab
menyangkut tentang kesatuan berkat Allah bagi manusia. Itulah sebabnya, tradisi
pemberkataan tidak bisa dilepaskan dari pemberian kekuatan positif yang berkaitan
dengan kesuburan. Merespon hal tersebut, Robert Borrong mengatakan secara tegas
bahwa narasi penciptaan merupakan pemberian mandat kepada manusia untuk
mengerjakan atau mengolah sebuah tanggung jawab.20 Jadi, bisa disimpulkan kata kabash
dan rada merupakan sebuah pemberian berkat kepada manusia. Berkat tersebut berupa
kemampuan atau kapasistas bagi manusia yang bisa terlibat secara langsung dalam
keberlangsungan proses penciptaan yang telah Allah lakukan. Hal ini jugalah yang
mengintegrasikan posisi manusia sebagai pelaku missio Dei.

Sekarang, dalam usaha memahami narasi Kejadian 2:15, Boeker dalam tulisannya
mengatakan kata kerja mengusahakan pada teks Kejadian 2:15 menggunakan kata Ibrani
“le’abddh” dan terdiri dari “le” sebagai perposition yang memiliki arti untuk,2! dan “abad”
yang merupakan kata kerja qal infinitife construct 34 person feminine singular, yang
artinya adalah mengerjakan/mengusahakan.?2 Dari akar asal kata tersebut, maka
“le’abddh” secara sederhana dipahami dalam arti “untuk mengerjakan/mengusahakan”.
Kata “abad” ini dari sumber Targum Syria dan ternyata menggunakan kata “2bad” dan
memiliki arti “mengabdi sebagai hamba”. Berbeda lagi ketika melihatnya dari sumber
Arab kuno yang memakai kata “deriv” dan secara sederhana bisa dipahami sebagai
“pemujaan atau kepatuhan terhadap Tuhan”.23

Kata “abad” ini pertama kali muncul dalam Alkitan pada teks Kejadian 2:15. Teks
ini berbicara tentang selesainya Allah menciptakan langit dan bumi, pada saat itu bumi
masih kosong sebab belum ada manusia yang mengusahakan (abad) tanah di bumi itu.
Dari narasi tersebut, sangat jelas bahwa Allah menciptakan bumi dan segala isinya dan
menjadikan manusia sebagai pengelola atau yang mengusahakan sesuatu ata bumi yang
kosong tersebut. Allah menciptakan bumi dan menyediakan bumi agar manusia
mengusahakannya. Hal ini menandakan bahwa Allah hendak menjadikan manusia
sebagai rekan sekerja-Nya. Kata “abad” begitu sering dipakai dalam artian melakukan
suatu pekerjaan yang secara langsung berhubungan dengan sikap melayani Tuhan.
Bahkan ketika melihat bagaimana konteks keimanan dalam dunia Perjanjian Lama, kata
ini selalu dipakai berhubungan dengan pekerjaan di Kemah Suci atau pekerjaan para
imam. Contohnya dalam Bilangan 3:8; 4:47; dan 16:9 dimana kata “abad” ini dipakai pada
kalimat perintah Allah kepada kaum Israel, terutama pada orang Lewi untuk mengurus
perabotan-perabotan yang ada dalam Kemah Suci.24

20 Robbert P. Borrong, Etika Bumi Baru (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 182.

21 T.G.R. Boeker, Bahasa Ibrani Jilid I (Batu: STT “13,” 2014), 71.

22 [bid., 72.

23 Christopher Barth, Theologia Perjanjian Lama 3 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2005), 95.
24 [bid., 96-98.

Copyright© 2024; Authors | 134



Alvary Exan Rerung: Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional Kontekstual Gereja Toraja

Melihat uraian-uraian di atas, bisa disimpulkan bahwa kata “abad” atau
mengusahakan bisa dipahami sebagai sebuah usaha atau tindakan manusia dalam
mendayagunakan pikiran dan kemampuan terhadap apa yang telah di perintahkan oleh
Allah. Hal ini akan menjadi suatu wujud ibadah manusia kepada Allah ketika betul-betul
bertanggung jawab akan apa yang Allah mandatkan tersebut.

Sedangkan, kata memelihara pada teks Kejadian 2:15, menggunakan kata Ibrani
“welesamrdh”. Kata ini terdiri dari “we” sebagai conjunction dan memiliki arti “dan”.2>
Kata berikutnya yaitu “le” sebagai preposition dan memiliki arti “untuk”.26 Terakhir
adalah kata “shamar” yang memiliki arti “memelihara”, kata ini merupakan kata kerja qal
infinitive construct 3rd person feminine tunggal. Jadi, secara sederhana kata “welesamrdh”
bisa memiliki arti “dan untuk memelihara”. Uniknya, jika kata dasar “shamar” ini dilihat
dalam sumber Aramaic kuno, maka kata yang digunakan adalah “shamirah” dan memiliki
arti yaitu menopang, mendukung, dan atau melindungi. Berbeda lagi jika melihatnya
dalam sumber Arab kuno, kata yang digunakan adalah “Samara” dan memiliki arti yaitu
memperhatikan dengan sungguh-sungguh.2’

Kata “shamar” pertama kali dalam Perjanjian Lama, juga dalam teks Kejadian 2:15
ini. Kata ini juga muncul ketika Kain bertanya kepada Allah bahwa apakah dia adalah
penjaga adiknya (Kej. 4:9). Pada awal-awal Perjanjian Lama, kemunculan kata “shamar”
memiliki arti mengawasi, melindungi, memelihara, peduli, dan menjamin keamanan dari
suatu objek. Jadi, kata memelihara “shamar” tidak boleh diartikan secara sempit, sebab
kata ini harus dipahami sebagai melindungi, memelihara, memperhatikan, mengawasi,
dan wajib menjamin keberlangsungan suatu objek yang Allah telah mandatkan kepada
manusia.?8

Munculanya kata “abad” dan “shamar” dalam Perjanjian Lama acapkali
dihubungkan dengan ibadah manusia kepada Tuhan atau tindakan melayani-Nya. Hal ini
tentu secara jelas harus dipahami bahwa berarti manusia tidak boleh arogansi terhadap
alam. Sebab manusia bukan raja yang harus sewenang-wenang. Tidak ada hirearki yang
mengikat bahwa manusia bisa swenang-wenang terhadap alam. Manusia adalah hamba
Allah yang diberikan mandat untuk mengusahakan dan memelihara lingkungan yang
diberikan kepadanya. Manusia bukanlah pemiliki dari lingkungan tersebut, sebab Allah
yang menjadi pemilikinya sebab Ia adalah pemberi dan manusia hanya pengelola.
Manusia diberi mandat sebagai pengelola dan harus bertanggung jawab akan mandat
tersebut. Perintah ini sudah menjadi mandat culture bagi umat manusia, sehingga setiap

25 Boeker, Bahasa Ibrani Jilid I, 48.

26 Tbid, 71.

27 Ibid., 72-72.

28 Bimo Setyo Utomo, “Tafsir Kejadian 2:15 Sebagai Konstruksi Memahami Pelayanan Dan
Tanggung Jawab Orang Percaya Terhadap Lingkungan,” BIA’: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen
Kontekstual 3, no. 2 (2020): 230-245.

Copyright© 2024; Authors | 135



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

keturunan harus bisa mengusahakan dan memelihara lingkungan yang diberikan Allah
kepada mereka secara baik.

Bimo Utomo mengatakan mandat culture untuk mengusahakan dan memelihara
Taman Eden, harus menjadi pengingat bagi manusia agar sadar akan posisinya sebagai
ciptaan Allah. Bahwa kedudukan manusia di Taman Eden, bukan sebagai penguasa,
pemilik maupun ciptaan yang berada di puncak hirearki sebab Allah yang berada pada
posisi tersebut. Manusia diciptakan menurut citra Allah agar mandat yang diberikan
betul-betul dipegang dan dilakukan secara bertanggung jawab sebagai bentuk ibadah
kepada Allah.2° Mandat culture untuk mengusahakan dan memelihara Taman Eden jelas
juga harus dipahami umat manusia bahwa mereka bukanlah pusat dari penciptaan, sebab
seharusnya semua yang menjadi ciptaan Allah, derjatnya sama yaitu sama-sama adalah
anggota keluarga Allah.

Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Eko-Misional Kontekstual bagi Gereja
Toraja

Gereja kebanyakan dipahami sebagai perkumpulan orang Kristen yang
mempercayai dan beribadah kepada Kristus. Namun, pengertian ini belumlah cukup
untuk mendefinisikan gereja. Secara etimologi, gereja berasal dari kata ExkAnowa
(Ekklesia), artinya mereka yang dipanggil keluar. David ]J. Bosch mengatakan bahwa
gereja dipanggil keluar untuk melakukan missio Dei berdasarkan kebutuhan konteks
gereja itu berada.3? Hal ini menegaskan bahwa gereja yang benar adalah gereja yang
melekat dengan panggilan misional berdasarkan konteksnya. Bagi Nuban Timo, gereja
yang lari dari panggilan tersebut, menutup diri dan menjauhi realitas yang terjadi pada
konteksnya bukanlah sebuah gereja yang benar.31

Untuk konteks tulisan ini, falsafah tallu lolona bisa dipakai oleh Gereja Toraja
sebagai panggilan misionalnya terhadap persoalan krisis ekologis di Toraja. Pertama,
falsafah tallu lolona selaras dengan Kejadian 1:27-28 dan 2:15 karena tidak menganut
paham antroposentrisme. Memang, pada narasi falsafah tallu lolona, manusia dianggap
sebagai ciptaan yang paling penting. Tetapi hal ini tidak boleh menjadi legitimasi bagi
umat manusia untuk berkuasa dan sewenang-wenang terhadap ciptaan lainnya. Manusia
dianggap sebagai ciptaan “penting” karena perannya yang sentral untuk merawat dua
unsur lainnya. Begitu pun dalam teks Kejadian yang menarasikan manusia diciptakan
menurut citra Allah. Namun, citra Allah di sini tidak boleh dipahami bahwa manusia
memiliki bagian karakter Ilahi yang bisa dipakai berkuasa atas ciptaan lainnya. Sebab,
citra Allah berarti manusia diberikan anugerah sebagai rekan pemberdayaan ciptaan

29 Ibid., 240-241.

30 David ]. Bosch, Transformasi Misi Kristen: Sejarah Teologi Misi Yang Mengubah Dan Berubah
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 9-10.

31 Ebenhaizer I. Nuban Timo, Menghariinikan Injil Di Bumi Pancasila: Bergereja Dengan Cita Rasa
Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018), 228-230.

Copyright© 2024; Authors | 136



Alvary Exan Rerung: Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional Kontekstual Gereja Toraja

lainnya. Artiya, manusia diberikan kapasitas untuk menjaga, memelihara dan
memberdayakan ciptaan lainnya.

Kedua, baik teks Kejadian dan falsafah tallu lolona sama-sama menarisakan bahwa
manusia harus bisa menjaga serta melestarikan ciptaan lainnya, serta tidak boleh
melakukan peruskan kepada ciptaan lainnya. Ajaran falsafah tallu lolona melihat perilaku
perusakan alam sebagai tindakan yang tabu karena sama saja merusak saudara sendiri.
Pemahaman ini didasari pada ajaran orang Toraja yang memang melihat semua ciptaan
dalam relasi sangserekan (persaudaraan). Dengan dasar tersebut, orang Toraja harus
terus memelihara lingkungan agar bisa mendapatkan kebermanfaatnnya. Jika orang
Toraja melakukan perusakan lingkungan, maka itu sama saja telah merusak sumber
kehidupan yang orang Toraja pakai sebagai tempat tinggal dan sumber kehidupan
lainnya. Begitu pun dengan teks Kejadian yang menarasikan bahwa semua ciptaan adalah
saudara (setara), dalam satu rengkuhan orang tua yaitu Allah Tritunggal (oikos, akar kata
dari oikumene). Teks Kejadian juga menarasikan untuk terus menjaga dan memelihara
ciptaan lainnya, sebab itu merupakan bagian dari missio Dei. Jadi, dengan menjaga serta
memelihara ciptaan lainnya, manusia telah menjadi teman sekerja Allah dalam
melakukan karya penyelamatan di dalam dan bagi dunia.

Kedua nilai di atas bisa dipakai oleh Gereja Toraja untuk memberikan pemahaman
kepada warga jemaatnya. Bahwasanya, budaya orang Toraja dan teks Alkitab sama-sama
tidak mengindahkan sikap yang merusak lingkungan. Perusakan lingkungan adalah hal
tabu karena akan memberikan dampak luas kepada masyarakat. Oleh sebab itu, upaya
pelesatarian lingkungan harus dijadikan sebagai tindakan konkrit bukan sekedar
pengetahuan saja. Dengan demikian, kekristenan bisa menyebut diri mereka sebagai
gereja, sebab tugas gereja salah satunya adalah merawat lingkungan sebagai tanda
pelaksanaan missio Dei.

4. Kesimpulan

Usaha membaca falsafah tallu lolona berdasarkan Kejadian 1:27-28 dan 2:15
memperlihatkan bahwa falsafah tersebut bisa dipakai menjadi sarana eko-misional
kontekstual bagi Gereja Toraja. Falsafah tallu lolona selaras dengan teks Kejadian karena
tidak menganut paham antroposentrisme. Keduanya melihat manusia sebagai ciptaan
penting. Tetapi kata “penting” bukanlah suata keistimewaan yang bisa dipakai oleh
manusia untuk mengeksploitasi atau merusak lingkungan. Tetapi, kata “penting”
menunjukkan tugas manusia sebagai ciptaan yang harus menjaga dan memelihara
ciptaan lainnya. Itulah sebanya, perusakan lingkungan bagi orang Toraja adalah hal tabu
karena tidak hanya dilarang oleh Alkitab tetapi juga budayanya. Narasi ini bisa dipakai
oleh Gereja Toraja mengajak warga jemaatnya untuk menjadikan upaya pelestarian
lingkungan sebagai tindakan konkrit bukan sekedar pengetahuan saja.

Copyright© 2024; Authors | 137



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024)

Daftar Pustaka

Barth, Christopher. Theologia Perjanjian Lama 3. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2005.
Boeker, T.G.R. Bahasa Ibrani Jilid I. Batu: STT “13,” 1992.
———. Bahasa Ibrani Jilid 1. Batu: STT “13,” 2014.

Borrong, Robbert P. Etika Bumi Baru. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019.

Borrong, Robert P. “Creation Spirituality: An Indonesian Torajan Perspective.” Jurnal
Teologi Sola Experientia 1, no. 2 (2013): 150-166.

Bosch, David ]. Transformasi Misi Kristen: Sejarah Teologi Misi Yang Mengubah Dan
Berubah. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002.

Harun, Martin. “Alkitab Sumber Teologi Lingkungan Hidup?” In Iman Yang Merangkul
Bumi: Mempertanggungjawabkan Iman Di Hadapan Persoalan Ekologi, edited by
Peter C. Aman. Jakarta: Penerbit Obor, 2013.

Keraf, A. Sony. Krisis Dan Bencana Lingkungan Hidup Global. Yogyakarta: Kanisius, 2010.

Kobong, Theodorus. Injil Dan Tongkonan, Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi.
Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008.

Masseleng, Binsar Jonathan Pakpahan dan Hiskianta Septian. “Falsafah Tallu Lolona Dan
Perspektif Teologi Penciptaan Norman Wirzba Sebagai Landasan Ekoteologi
Kontekstual.” KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta 6, no. 1 (2023): 149-170.

Monika, Santy. “Fungsi Dan Makna Tunturan Ritual Rampanan Kapa’ Di Toraja.” Magiste
4,no0.1(2017).

Prayuda, Yenni Patrecia dan. “Budaya Tallu Lolona Sebagai Dasar Beroikumene Semesta
Bagi Masyarakat Toraja.” KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen 3, no. 2 (2022): 84-98.

Sandarupa, Stanislaus, Simon Petrus, Simon Sitoto, and Kambunni'. Kebudayaan Tallu
Lolona Toraja. Makassar: Dela Macca, 2016.

Setio, Robert. “Dari Paradigma ‘Memanfaatkan’ Ke ‘Merangkul’ Alam.” Gema Teologi 37,
No. 2 (2013).

Simon, Hendrikus Nayuf & John Christianto. “Pohon Keramat Dan Pohon Pengetahuan:
Studi Etno-Teologi Tentang Atoni Pah Meto Dan Kejadian 2: 16-17.” DUNAMIS: Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristiani Vol. 5, No (2021).

Simon, John Christianto. Teologi Progresif Di Indonesia: Analisis Wacana Kritis Islam Dan
Kristen Di Indonesia. Sleman: Komojoyo Press dan STT INTIM Press, 2023.

Susanta, Yohanes Krismantyo. “Penciptaan Dalam Perspektif Toraja: Sebuah Ekoteologi
Kontekstual Dalam Konteks Krisis Ekologi.” In Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal
Toraja, edited by Binsar Jonathan Pakpahan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020.

Timo, Ebenhaizer 1. Nuban. Menghariinikan Injil Di Bumi Pancasila: Bergereja Dengan Cita
Rasa Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018.

Utomo, Bimo Setyo. “Tafsir Kejadian 2:15 Sebagai Konstruksi Memahami Pelayanan Dan
Tanggung Jawab Orang Percaya Terhadap Lingkungan.” BIA’: Jurnal Teologi dan
Pendidikan Kristen Kontekstual 3, no. 2 (2020): 230-245.

Zaluchu, Sonny Eli. “Metode Penelitian Di Dalam Manuskrip Jurnal Ilmiah Keagamaan.”
Jurnal Teologi Berita Hidup 3, no. 2 (2021): 249-266.

Copyright© 2024; Authors | 138



