
 
 

 

 

   

Copyright© 2024; Authors | 127  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 

4.0 International (CC BY-SA 4.0) 

SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 

ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online) DOI: 10.34307/sophia.v5i2.220 
Volume 5, No 2, Desember 2024; (127-138) Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id   

 
  

Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional 

Kontekstual Gereja Toraja Berdasarkan Kejadian 1:27-28 dan 

2:15 

 
Alvary Exan Rerung  
Sekolah Tinggi Filsafat Theologia Indonesia Timur, Makassar, Indonesia 
alvaryexan@gmail.com 
 
 
 Abstract: This article discusses the problem of ecological crisis which is apparently 
caused by the moral problems of mankind. This also happened in Toraja because of the 
actions of some Torajans who no longer care about their environment. Floods occurred 
in various places due to overflowing rivers because they were used as garbage dumps. 
Drainage no longer functions properly to drain rainfall because it is filled with garbage 
that is dumped irresponsibly. In fact, environmental destruction according to Toraja 
culture is taboo because it affects many people. Through the literature study method, 
this article intends to read the philosophy of tallu lolona based on Genesis 1:27-28 and 
2:15. The results of this reading can be used as a contextual eco-missionary tool for the 
Toraja Church to remind its congregation that both the Bible and Toraja culture 
prohibit environmental destruction. On the contrary, the Bible and Toraja culture 
command to protect and preserve the environment as the implementation of missio Dei 
for the world. 
 
Keywords: contextual eco-mission, toraja church, ecological crisis, genesis, tallu lolona 
 
Abstrak: Tulisan ini berbicara tentang masalah krisis ekologi yang ternyata 
disebabkan oleh masalah moral umat manusia. Hal ini terjadi juga di Toraja karena 
ulah sebagian orang Toraja yang tidak peduli lagi dengan lingkungannya. Terjadi 
banjir di berbagai tempat akibat sungai yang meluap karena dijadikan tempat 
pembuangan sampah. Drainase tidak lagi berfungsi dengan baik untuk mengalirkan 
curah hujan akibat dipenuhi sampah yang dibuang secara tidak bertanggung jawab. 
Padahal, perusakan lingkungan menurut budaya orang Toraja adalah hal yang tabu 
karena berdampak pada orang banyak. Melalui metode studi pustaka, tulisan ini 
hendak membaca falsafah tallu lolona berdasarkan Kejadian 1:27-28 dan 2:15. Hasil 
pembacaan ini bisa dipakai menjadi sarana eko-misional kontekstual bagi Gereja 
Toraja untuk mengingatkan warga jemaatnya bahwa baik Alkitab dan juga budaya 
orang Toraja melarang terjadinya perusakan lingkungan. Sebaliknya, Alkitab dan 
budaya orang Toraja memerintahkan untuk menjaga dan memelihara lingkungan 
sebagai pelaksanaan missio Dei bagi dunia. 
 
Kata Kunci: eko-misional kontekstual, gereja toraja, krisis ekologi, kejadian, falsafah 
tallu lolona 
 

1. Pendahuluan 

Berbicara tentang krisis ekologi, Martin Harun memberikan pandangan yang 

begitu menampar. Menurutnya, kerusakan ekologis yang begitu memprihatikan ternyata 

 

 
Article History 

 
Received 

01 Juni 2024 

 
Revised 

11 Desember 2024 

 
Accepted 

26 Desember 2024 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 128  

hasil dari zaman yang kian modern. Hal ini membuat lingkungan hidup tidak lagi menjadi 

pengyokong yang berkualitas bagi kehidupan. Baginya, fenomena ini akan 

membahayakan populasi manusia karena leingkungan yang tidak sehat akan 

menurunkan kualitas hidup manusia. Perilaku umat manusia yang tidak lagi peduli 

terhadap pelestarian lingkungan tentu bisa menjadi bumerang yang mendatangkan hal-

hal yang tidak diinginkan umat manusia.1 Itulah mengapa pada konteks Indonesia, Gerrit 

Singgih seperti yang dikutip oleh John Simon mengatakan kerusakan ekologis sebagai 

konteks berteologi yang harus diperhatikan secara serius oleh umat Kristiani.2 

Terjadinya banyak masalah-masalah mengenai kerusakan lingkungan disebabkan 

oleh masalah moral umat manusia. Manusia secara keliru memandang alam dan 

menempatkan dirinya sebagai sentral ciptaan yang berkuasa atas ciptaan lainnya. Itulah 

sebabnya, banyak fakta kasus kerusakan lingkungan terjadi, baik pada skala nasional 

maupun internasional yang disebabkan oleh perilaku manusia itu sendiri. Manusia 

melakukan eksploitasi berlebihan pada alam yang mengakibatkan terjadi kerusakan 

lingkungan, itu sama saja secara perlahan merusak atau membawa peradabannya kepada 

sebuah kehancuran. Sebab, alam merupakan sumber kehidupan dan tempat tinggal 

manusia. Meruskanya, itu sama saja merusak sumber kehidupan dan tempat tinggal 

sendiri.3 

Untuk kontek Toraja, sejak dahulu orang Toraja dikenal dengan kepercayaan 

bahwa semua ciptaan yang ada di dunia diciptakan oleh Puang Matua (Tuhan). Itulah 

sebabnya, semua ciptaan adalah saudara (sangserekan) dan hidup dalam keteraturan 

(harmoni). Orang Toraja harus terus menjaga dan melestarikan alam karena merupakan 

saudara. Perusakan lingkungan bagi orang Toraja adalah perbuatan yang tabu karena 

sama saja melukai saudara sendiri. Hal ini merupakan ciri khas dari kedalaman 

spiritualitas lokal orang Toraja yang memang selalu mengedepankan asas penghargaan 

terhadap semua kehidupan.4 

 Namun, penelitian Yohanes Krismantyo Susanta mengemukakan fakta bahwa 

tidak semua orang Toraja menghidupi olah spiritualitas lokal tersebut dewasa ini. Banyak 

orang Toraja yang telah menjadi pelaku kerusakan ekologis pada daerah mereka sendiri.5 

Banyak daerah di Tana Toraja dan Toraja Utara di mana terjadi penambangan pasir secara 

ilegal dan limbah sampah plastik yang bertebaran di tempat wisata. Bahkan, sungai 

 
1 Martin Harun, “Alkitab Sumber Teologi Lingkungan Hidup?,” in Iman Yang Merangkul Bumi: 

Mempertanggungjawabkan Iman Di Hadapan Persoalan Ekologi, ed. Peter C. Aman (Jakarta: Penerbit Obor, 
2013). 

2 John Christianto Simon, Teologi Progresif Di Indonesia: Analisis Wacana Kritis Islam Dan Kristen Di 
Indonesia (Sleman: Komojoyo Press dan STT INTIM Press, 2023). 

3 A. Sony Keraf, Krisis Dan Bencana Lingkungan Hidup Global (Yogyakarta: Kanisius, 2010), 139. 
4 Theodorus Kobong, Injil Dan Tongkonan, Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi (Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2008), 13. 
5 Yohanes Krismantyo Susanta, “Penciptaan Dalam Perspektif Toraja: Sebuah Ekoteologi 

Kontekstual Dalam Konteks Krisis Ekologi,” in Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal Toraja, ed. Binsar 
Jonathan Pakpahan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020), 163. 



Alvary Exan Rerung: Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional Kontekstual Gereja Toraja 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 129  

 

terkadang menjadi tempat pembuangan sampah bagi masyarakat. Hal inilah yang 

membuat orang Toraja mendapatkan beberapa hal yang tidak mereka inginkan dalam 

kehidupan mereka, seperti tanah longsor yang terjadi di mana-mana. Tak hanya itu, banjir 

juga sering terjadi karena sungai meluap karena gorong-gorong serta drainase yang 

tersumbat akibat sampah. 

Melihat realitas tersebut, tulisan ini menawarkan perspektif bagi Gereja Toraja 

untuk menjadikan masalah kerusakan ekologis sebagai panggilan misional berdasarkan 

budayanya. Budaya yang dimaksudkan adalah falsafah tallu lolona. Secara etimologi, 

falsafah tallu lolona terdiri dari kata tallu (tiga) dan lolona (pucuk kehidupan). Hal ini 

memperlihatkan bahwa bagi orang Toraja, ada tiga pucuk kehidupan yang harus 

diperhatikan karena saling mempengaruhi, yaitu lolo tau (manusia), lolo patuoan 

(hewan), dan lolo tananan (tanaman). Itulah sebabnya, falsafah ini melihat semua ciptaan 

harus saling merawat dan menghormati sebab ketiganya saling berkaitan dan 

mempengaruhi.6 Falsafah ini akan dikonstruksi menjadi sarana eko-misional kontekstual 

bagi Gereja Toraja berdasarkan Kejadian 1:27-28 dan 2:15. 

Ada beberapa penelitian terdahulu yang telah membahas falsafah tallu lolona dan 

kaitannya dengan pencegahan krisis ekologi. Contohnya, penelitian dari Yenni Patrecia 

dan Prayuda yang melihat falsafah tallu lolona selaras dengan konsep oikumene semesta 

karena melihat semua ciptaan sebagai saudara dalam satu rengkuhan Sang Pencipta. 

Itulah sebabnya, sebagai sesama saudara, manusia tidak boleh semana-mena terhadap 

alam yang adalah saudaranya, sebab itu adalah dosa.7 Berikut, penelitian dari Binsar 

Jonathan Pakpahan dan Hiskianta Septian Masseleng yang melihat keselarasan falsafah 

tallu lolona dengan penekanan dalam teologi penciptaan Norman Wirzba, bahwa Tuhan 

adalah pencipta dan manusia tidak boleh seenaknya terhadap ciptaan lainnya. Hal ini juga 

terdapat dalam falsafah tallu lolona yang juga melarang manusia mendominasi ciptaan 

lainnya.8 

Tulisan ini juga berbicara tentang falsafah tallu lolona dan kaitannya dengan 

pencegahan krisis ekologi. Namun, tulisan ini hendak menawarkan perspektif bagi Gereja 

Toraja untuk menjadikan masalah kerusakan ekologis sebagai panggilan misional 

berdasarkan falsafah tallu lolona. Hal ini dilakukan dengan landasan biblis yang penulis 

siapkan dari Kejadian 1:27-28 dan 2:15. Sebagai panggilan misional, Gereja Toraja harus 

mengajak warga jemaatnya untuk bertindak, bukan sekedar mengetahui agar persoalan 

krisis ekologis di Toraja bisa diminimalisir. 

 
6 Stanislaus Sandarupa et al., Kambunni’ Kebudayaan Tallu Lolona Toraja (Makassar: De La Macca, 

2016), 57-58. 
7 Yenni Patrecia dan Prayuda, “Budaya Tallu Lolona Sebagai Dasar Beroikumene Semesta Bagi 

Masyarakat Toraja,” KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen 3, no. 2 (2022): 84–98. 
8 Binsar Jonathan Pakpahan dan Hiskianta Septian Masseleng, “Falsafah Tallu Lolona Dan 

Perspektif Teologi Penciptaan Norman Wirzba Sebagai Landasan Ekoteologi Kontekstual,” KHARISMATA: 
Jurnal Teologi Pantekosta 6, no. 1 (2023): 149–170. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 130  

2. Metode Penelitian  

Studi literatur atau biasa disebut studi pustaka adalah metode yang digunakan 

dalam pengerjaan penelitian ini. Metode ini mengharuskan peneliti untuk membaca dan 

mengumpulkan informasi dan teori sebanyak-banyaknya dari bahan kepustakaan yang 

berkaitan dengan penelitian yang dikerjakan. Bahan kepustakaan yang dirujuk haruslah 

bisa dipertanggungjawabkan sebagai sumber ilmiah seperti artikel jurnal, buku, majalah, 

ensiklopedia atau bahkan laporan penelitian.9 Penulis memilih menggunakan metode ini 

karena sudah banyak artikel jurnal dan buku yang bisa menjadi sumber ilmiah untuk 

memperoleh teori mengenai falsafah tallu lolona.  

Adapun tahapan yang harus dilakukan dengan menggunakan metode ini, antara 

lain: 1) Memilih literatur yang relevan dan bisa dipertanggungjawabkan secara ilmiah 

melalui artikel jurnal, buku, majalah, dan sebagainya. Pada bagian ini, peneliti harus 

memahami bahwa tidak semua literatur bisa dipertanggungjawabkan secara ilmiah; 2) 

Melakukan pembacaan dan catatan terhadap literatur yang telah dipilih. Umumnya, pada 

bagian ini peneliti mencatat gagasan atau ide dalam literatur yang dibutuhkan sekaitan 

penelitian yang dikerjakan; 3) Melakukan pengelompokan berdasarkan ide atau gagasan 

yang dicatat sebelumnya. Pada bagian ini, peneliti menentukan variabel-variabel yang 

hendak dikerjakan dalam penelitian berdasarkan hasil bacaan pada literatur yang ada; 

dan 4) Menuliskan setiap variabel-variabel yang ada ke dalam paragraf. Umumnya, pada 

bagian ini peneliti akan melakukan mixing ide agar bisa menyusun setiap variabel dengan 

baik.10 

Adapun susunan variabel yang akan dikerjakan berdasarkan hasil pembacaan 

penulis terhadap literatur, antara lain: 1) Menjelaskan falsafah tallu lolona orang Toraja; 

2) Menafsir Kejadian 1:27-28 dan 2:15; dan 3) Membaca falsafah tallu lolona sebagai eko-

misional kontekstual bagi Gereja Toraja berdasarkan Kejadian 1:27-28 dan 2:15. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Falsafah Tallu Lolona 

Orang Toraja memahami bahwa sistem kekerabatan yang ada berdasarkan pada 

hal yang mereka sebut sebagai sauan sibarurung (sumber yang sama) dan sangserekan 

(persaudaraan). Narasi tersebut diperoleh dari proses penciptaan yang diyakini 

masyarakat Toraja terdiri dari dua fase, yaitu: Pertama, “lalanna sukaran aluk” atau 

pengelanaan dewa-dewa dan ajaran agama di langit; dan Kedua, “lalan ada’” atau 

pengelanaan nenek moyang/para leluhur masyarakat Toraja di bumi. Kedua konsep ini 

mengatakan bahwa nenek moyang manusia, hewan dan tanaman terjalin dalam relasi 

sauan sibarurung dan sangserekan, dan masing-masing menjalankan fungsi yang berbeda 

 
9 Sonny Eli Zaluchu, “Metode Penelitian Di Dalam Manuskrip Jurnal Ilmiah Keagamaan,” Jurnal 

Teologi Berita Hidup 3, no. 2 (2021): 249–266. 
10 Ibid., 256. 



Alvary Exan Rerung: Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional Kontekstual Gereja Toraja 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 131  

 

di bumi. Lebih spesifik lagi dikatakan dalam teks Pasomba Tedong (hymne/nyanyian) 

bahwa proses penciptaan merupakan interpretasi dari sebuah keyakinan tentang ciptaan 

Puang Matua (Tuhan), yaitu manusia, hewan dan tanaman memiliki sumber yang sama 

yaitu tempaan emas murni (sauan sibarurung) dan ketiganya adalah saudara.11 

 Melalui konsep penciptaan inilah kemudian orang Toraja merefleksikan relasi 

kehidupan dengan ciptaan lainnya dalam sebuah falsafah, yang salah satunya dikenal 

dengan sebutan Tallu Lolona. Dalam Kamus Toradja-Indonesia yang dikutip oleh Yenni 

dan Prayuda, tallu lolona dapat dimengerti sebagai konsep tiga pucuk kehidupan bagi 

orang Toraja (Tallu “tiga” dan Lolona “sekawan atau pucuk”). Manusia (Lolo Tau) diangap 

sebagai ciptaan paling penting karena menjadi pelaku utama untuk melaksanakan 

upacara adat; hewan (Lolo Patuan) adalah ciptaan yang akan dijadikan sebagai korban 

dalam melaksanakan upacara adat; dan tanaman (Lolo Tananan) adalah ciptaan yang 

akan dijadikan sebagai sesajen dalam melaksanakan upacara adat.12 

Bagi kepercayaan tradisional orang Toraja, ketiga aspek dari tallu lolona tidak bisa 

dipisahkan karena saling berhubungan dalam perannya terhadap perjalanan hidup orang 

Toraja, secara khusus pada acara ritual seperti Aluk Rambu Tuka (acara suka cita) dan 

Rambu Solo (acara duka cita). Aluk Rambu Tuka merupakan upacara pemujaan dengan 

kurban persembahan dan dilakukan saat matahari mulai naik atau terbit. Upacara ini 

dilakukan di sebelah timur tongkonan. Upacara ini tentang pengucapan syukur. 

Sedangkan, Rambu Solo merupakan upacara pemujaan dengan kurban persembahan yang 

dilakukan di sebelah barat tongkonan. Upacara ini berkaitan dengan upacara kematian 

atau pemakaman manusia. Dalam ritual-ritual inilah masing-masing aspek dari Tallu 

Lolona memiliki peran sentral (sendiri-sendiri) dan saling melengkapi untuk melakukan 

ritual pemujaan yang diarahkan kepada Puang Matua (Tuhan).13 

Bagi orang Toraja, falsafah ini melihat manusia sebagai ciptaan yang utama sebab 

memiliki peran sentral, yaitu sebagai pelaku ritual dan untuk memelihara lingkungannya, 

agar lingkungan terus dapat memberi sumber kehidupan bagi manusia itu sendiri. 

Falsafah ini juga memperlihatkan adanya sinergitas antara semua ciptaan karena 

ketiganya saling bergantungan. Keseimbangan tatanan kehidupan orang Toraja akan 

rusak dan menimbulkan hal-hal tidak diinginkan jika salah satu unsur tidak 

diperhatikan.14 

Santy Monika dalam tulisannya memperjelas hubungan dari ketiga unsur falsafah 

ini dengan mengatakan bahwa Puang Matua yang menciptakan ketiganya. Itulah 

sebabnya, ketiga unsur tersebut selaras. Manusia sebagai unsur utama tidak boleh 

 
11 Prayuda, “Budaya Tallu Lolona Sebagai Dasar Beroikumene Semesta Bagi Masyarakat Toraja.” 

90. 
12 Ibid. 90-91. 
13 Sandarupa et al., Kebudayaan Tallu Lolona Toraja., 56-57. 
14 Ibid., 57. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 132  

melihat dirinya sebagai unsur yang lebih superior dari unsur lainnya. Ketiga unsur ini 

harus saling melengkapi karena saling membutuhkan agar siklus kehidupan di dunia bisa 

berjalan dengan baik. Selain itu, manusia juga harus bisa menjaga relasinya dengan 

sesamanya manusia agar mereka tetap bisa saling bekerja sama menjaga dan memelihara 

kedua unsur lainnya. Itulah sebab, rusaknya relasi antara sesama manusia dipercaya 

sebagai sesuatu yang tabu atau dosa, sebab akan membuat manusia sulit menjaga mandat 

dari Puang Matua dan nenek moyang untuk menjaga dua unsur lainnya.15 

Berdasarkan uraian di atas, maka sangat jelas terlihat bagaimana falsafah tallu 

lolona merupakan alarm bagi orang Toraja untuk terus memperkuat relasi dengan Puang 

Matua dan ciptaan lainnya. Relasi yang dibangun pertama-tama dengan sesama manusia, 

agar bisa bekerja sama untuk memelihara ciptaan lainnya. Hal ini dilakukan karena Puang 

Matua menciptakan ketiga unsur sebagai saudara (sangserekan). Sehingga, ketiga unsur 

harus terus hidup dalam harmoni untuk menjelankan siklus kehidupan yang baik di 

dunia. Itulah sebabnya, falsafah ini menganggap bahwa semua makhluk yang diciptakan 

harus hidup dalam harmoni, saling menerima, menghormati dan menjaga. 

 

Tafsir Kejadian 1:27-28 dan 2:15 

 Secara sepintas, jika kita membaca kedua ayat (Kej. 1:27-28 dan 2:15) ini, maka 

kita akan mendapatkan perbedaan yang sangat menonjol. Perbedaannya terletak pada 

proses penciptaan (Kej. 1:27-28) dan tugas yang diberikan kepada manusia setelah 

diciptakan (Kej. 2:15). Jika membaca teks ini secara literal, maka kita akan mendapati 

Kejadian 2:15 terlihat seperti tidak ramah pada ciptaan lainnya, sebab seakan-akan 

menempatkan posisi manusia superior terhadap ciptaan lainnya. Sedangkan, Kejadian 

2:15 memperlihatkan narasi yang lebih bersahabat. Hal ini jugalah yang dilihat oleh Lynn 

White secara serius seperti yang dikutip oleh Susanta. Menurutnya, sejak dari dulu orang 

Kristen secara tidak seimbang mengajarkan mengenai doktrin manusia sebagai penguasa 

atas segala ciptaan lainnya (lih. Kej. 1:27-28). Ketidakseimbangan pengajaran tersebut 

membuat manusia berani mengeksploitasi alam secara berlebihan. Itulah sebabnya, 

Gereja harus bisa melihat persoalan kerusakan ekologi sebagai hal yang serius juga. 

Gereja tidak boleh kaku pada ajaran yang telah bersifat antroposentris tersebut, apalagi 

jika telah menjadi dalang perusakan ekologi. Antroposentris tersebut bisa dilihat dalam 

Kejadian 1:26-28, yang menurut Lynn sebagai biang keladi beraninya manusia melakukan 

eksploitasi alam secara berlebihan.16 Padahal narasi yang ada pada Kejadian 1:27-28 

tidak boleh dilepaskan dari narasi Kejadian 2:15, sebab keduanya saling berhubungan. 

Kedua teks ini justru akan sangat membantu gereja dalam membangun teologi misi yang 

bisa menjadi sarana dalam pemenuhan tanggung jawab misional gereja kepada Allah. 

 
15 Santy Monika, “Fungsi Dan Makna Tunturan Ritual Rampanan Kapa’ Di Toraja,” Magiste 4, no. 1 

(2017), 2. 
16 Susanta, “Penciptaan Dalam Perspektif Toraja: Sebuah Ekoteologi Kontekstual Dalam Konteks 

Krisis Ekologi.” 167-168. 



Alvary Exan Rerung: Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional Kontekstual Gereja Toraja 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 133  

 

 Menurut Borrong, salah satu langkah untuk menghindari perasaan superior 

manusia terhadap ciptaan lainnya atau juga tentang penafsiran yang antroposentris pada 

Kejadian 1, bisa dimulai dari kesadaran akan realitas manusia itu sendiri. Manusia 

merupakan rekan kerja Allah bagi dan di dalam dunia, bahkan merupakan cerminan citra 

Allah. Mengenai narasi “Allah menciptakan manusia menurut gambar-Nya”, menurut 

baginya mengacu pada Yesus Kristus. Menurutnya, dalam proses penciptaan manusia, 

Kristuslah yang menjadi acuan atau referensi utama untuk menciptakan manusia. Hal ini 

berarti, Kristus merupakan gambar Allah yang sejati, dan manusia diciptakan 

berdasarkan Kristus.17 

 Langkah pertama yang harus dimengerti sebagai usaha memahami esensi 

kehadiran manusia dalam kisah penciptaan, secara khusus pada perintah yang diberikan 

oleh Allah kepada manusia (ay. 28), maka penting untuk menganalisa kata tselem. Kata 

tselem atau dalam Bahasa Inggris likeness of God harus dipahami sebagai kapasitas 

spiritualitas, dan jangan mengaitkannya dengan keserupaan fisik. Apalagi jika usaha 

hermeneutik terhadap kata tselem tersebut langsung dikaitkan sebagai manusia adalah 

“kloningan Allah”. Dasar penting inilah yang harus ditanamkan dalam usaha memahami 

kata tselem tersebut. Sebab, gaya penafsiran seperti demikiannlah yang membuat hasil 

tafsiran menjadi sangat antroposentris. Ada beberapa poin penting yang terdapat pada 

aspek tselem of Elohim, yang melakat pada manusia, yakni: Pertama, sebuah dorongan 

untuk terlibat dalam proses penciptaan serta merawat kehidupan; dan Kedua, 

menandaskan status manusia sebagai rekan pemberdayaan. Hal ini yang kemudian 

menjadi keliru, sebab ada banyak penafsir yang mengmabil karakter Ilahi dalam proses 

penciptaan dan meletakannya sebagai bagian dari tselem, sebagai bentuk anugerah Allah 

kepada manusia. Hal inilah yang membuat seakan-akan manusia memiliki posisi yang 

lebih di atas dari ciptaan lainnya, sehingga membuat manusia merasa mempunyai status 

lebih tinggi di antara ciptaan lainnya.18 

 Langkah kedua yang harus diperhatikan secara serius adalah tentang kemunculan 

kata “taklukanlah” dan “berkuasa” padat ayat 28. Secara literal narasi ayat ini memang 

memperlihatkan bagaimana manusia superior terhadap ciptaan lainnya. Menurut Robert 

Setio, narasi ini memang menimbulkan hal yang dilematis, sebab narasinya bisa dijadikan 

oleh manusia sebagai referensi untuk angkuh dan superior terhadap ciptaan lainnya. Oleh 

sebab itu, perlu menganalisa kedua kata tersebut secara serius.19 Kata “menaklukkan” 

dalam Bahasa Ibrani adalah kabash dan kata “berkuasa” adalah rada. Kedua kata ini 

 
17 Robert P. Borrong, “Creation Spirituality: An Indonesian Torajan Perspective,” Jurnal Teologi Sola 

Experientia 1, no. 2 (2013): 150–166. 
18 Hendrikus Nayuf & John Christianto Simon, “Pohon Keramat Dan Pohon Pengetahuan: Studi 

Etno-Teologi Tentang Atoni Pah Meto Dan Kejadian 2: 16-17,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan 
Kristiani Vol. 5, No (2021). 

19 Robert Setio, “Dari Paradigma ‘Memanfaatkan’ Ke ‘Merangkul’ Alam,” Gema Teologi 37, No. 2 
(2013): 163-174. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 134  

memang sering kali dikonotasikan pada sesuatu yang negatif, seperti pemaksaan dan 

kekerasan. Namun, kedua kata ini tidak boleh dilepaskan dari Kejadian 24:60, sebab 

menyangkut tentang kesatuan berkat Allah bagi manusia. Itulah sebabnya, tradisi 

pemberkataan tidak bisa dilepaskan dari pemberian kekuatan positif yang berkaitan 

dengan kesuburan. Merespon hal tersebut, Robert Borrong mengatakan secara tegas 

bahwa narasi penciptaan merupakan pemberian mandat kepada manusia untuk 

mengerjakan atau mengolah sebuah tanggung jawab.20 Jadi, bisa disimpulkan kata kabash 

dan rada merupakan sebuah pemberian berkat kepada manusia. Berkat tersebut berupa 

kemampuan atau kapasistas bagi manusia yang bisa terlibat secara langsung dalam 

keberlangsungan proses penciptaan yang telah Allah lakukan. Hal ini jugalah yang 

mengintegrasikan posisi manusia sebagai pelaku missio Dei. 

Sekarang, dalam usaha memahami narasi Kejadian 2:15, Boeker dalam tulisannya 

mengatakan kata kerja mengusahakan pada teks Kejadian 2:15 menggunakan kata Ibrani 

“le`abdäh” dan terdiri dari “le” sebagai perposition yang memiliki arti untuk,21 dan “abad” 

yang merupakan kata kerja qal infinitife construct 3rd person feminine singular, yang 

artinya adalah mengerjakan/mengusahakan.22 Dari akar asal kata tersebut, maka 

“le`abdäh” secara sederhana dipahami dalam arti “untuk mengerjakan/mengusahakan”. 

Kata “abad” ini dari sumber Targum Syria dan ternyata menggunakan kata “ªbad” dan 

memiliki arti “mengabdi sebagai hamba”. Berbeda lagi ketika melihatnya dari sumber 

Arab kuno yang memakai kata “deriv” dan secara sederhana bisa dipahami sebagai 

“pemujaan atau kepatuhan terhadap Tuhan”.23 

 Kata “abad” ini pertama kali muncul dalam Alkitan pada teks Kejadian 2:15. Teks 

ini berbicara tentang selesainya Allah menciptakan langit dan bumi, pada saat itu bumi 

masih kosong sebab belum ada manusia yang mengusahakan (abad) tanah di bumi itu. 

Dari narasi tersebut, sangat jelas bahwa Allah menciptakan bumi dan segala isinya dan 

menjadikan manusia sebagai pengelola atau yang mengusahakan sesuatu ata bumi yang 

kosong tersebut. Allah menciptakan bumi dan menyediakan bumi agar manusia 

mengusahakannya. Hal ini menandakan bahwa Allah hendak menjadikan manusia 

sebagai rekan sekerja-Nya. Kata “abad” begitu sering dipakai dalam artian melakukan 

suatu pekerjaan yang secara langsung berhubungan dengan sikap melayani Tuhan. 

Bahkan ketika melihat bagaimana konteks keimanan dalam dunia Perjanjian Lama, kata 

ini selalu dipakai berhubungan dengan pekerjaan di Kemah Suci atau pekerjaan para 

imam. Contohnya dalam Bilangan 3:8; 4:47; dan 16:9 dimana kata “abad” ini dipakai pada 

kalimat perintah Allah kepada kaum Israel, terutama pada orang Lewi untuk mengurus 

perabotan-perabotan yang ada dalam Kemah Suci.24 

 
20 Robbert P. Borrong, Etika Bumi Baru (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 182. 
21 T.G.R. Boeker, Bahasa Ibrani Jilid I (Batu: STT “13,” 2014), 71. 
22 Ibid., 72. 
23 Christopher Barth, Theologia Perjanjian Lama 3 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2005), 95. 
24 Ibid., 96-98. 



Alvary Exan Rerung: Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional Kontekstual Gereja Toraja 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 135  

 

 Melihat uraian-uraian di atas, bisa disimpulkan bahwa kata “abad” atau 

mengusahakan bisa dipahami sebagai sebuah usaha atau tindakan manusia dalam 

mendayagunakan pikiran dan kemampuan terhadap apa yang telah di perintahkan oleh 

Allah. Hal ini akan menjadi suatu wujud ibadah manusia kepada Allah ketika betul-betul 

bertanggung jawab akan apa yang Allah mandatkan tersebut. 

Sedangkan, kata memelihara pada teks Kejadian 2:15, menggunakan kata Ibrani 

“welesamräh”. Kata ini terdiri dari “we” sebagai conjunction dan memiliki arti “dan”.25 

Kata berikutnya yaitu “le” sebagai preposition dan memiliki arti “untuk”.26  Terakhir 

adalah kata “shamar” yang memiliki arti “memelihara”, kata ini merupakan kata kerja qal 

infinitive construct 3rd person feminine tunggal. Jadi, secara sederhana kata “welesamräh” 

bisa memiliki arti “dan untuk memelihara”. Uniknya, jika kata dasar “shamar” ini dilihat 

dalam sumber Aramaic kuno, maka kata yang digunakan adalah “shamirah” dan memiliki 

arti yaitu menopang, mendukung, dan atau melindungi. Berbeda lagi jika melihatnya 

dalam sumber Arab kuno, kata yang digunakan adalah “Samara” dan memiliki arti yaitu 

memperhatikan dengan sungguh-sungguh.27 

 Kata “shamar” pertama kali dalam Perjanjian Lama, juga dalam teks Kejadian 2:15 

ini. Kata ini juga muncul ketika Kain bertanya kepada Allah bahwa apakah dia adalah 

penjaga adiknya (Kej. 4:9). Pada awal-awal Perjanjian Lama, kemunculan kata “shamar” 

memiliki arti mengawasi, melindungi, memelihara, peduli, dan menjamin keamanan dari 

suatu objek. Jadi, kata memelihara “shamar” tidak boleh diartikan secara sempit, sebab 

kata ini harus dipahami sebagai melindungi, memelihara, memperhatikan, mengawasi, 

dan wajib menjamin keberlangsungan suatu objek yang Allah telah mandatkan kepada 

manusia.28 

 Munculanya kata “abad” dan “shamar” dalam Perjanjian Lama acapkali 

dihubungkan dengan ibadah manusia kepada Tuhan atau tindakan melayani-Nya. Hal ini 

tentu secara jelas harus dipahami bahwa berarti manusia tidak boleh arogansi terhadap 

alam. Sebab manusia bukan raja yang harus sewenang-wenang. Tidak ada hirearki yang 

mengikat bahwa manusia bisa swenang-wenang terhadap alam. Manusia adalah hamba 

Allah yang diberikan mandat untuk mengusahakan dan memelihara lingkungan yang 

diberikan kepadanya. Manusia bukanlah pemiliki dari lingkungan tersebut, sebab Allah 

yang menjadi pemilikinya sebab Ia adalah pemberi dan manusia hanya pengelola. 

Manusia diberi mandat sebagai pengelola dan harus bertanggung jawab akan mandat 

tersebut. Perintah ini sudah menjadi mandat culture bagi umat manusia, sehingga setiap 

 
25 Boeker, Bahasa Ibrani Jilid I, 48. 
26 Ibid, 71. 
27 Ibid., 72-72. 
28 Bimo Setyo Utomo, “Tafsir Kejadian 2:15 Sebagai Konstruksi Memahami Pelayanan Dan 

Tanggung Jawab Orang Percaya Terhadap Lingkungan,” BIA’: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 
Kontekstual 3, no. 2 (2020): 230–245. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 136  

keturunan harus bisa mengusahakan dan memelihara lingkungan yang diberikan Allah 

kepada mereka secara baik. 

 Bimo Utomo mengatakan mandat culture untuk mengusahakan dan memelihara 

Taman Eden, harus menjadi pengingat bagi manusia agar sadar akan posisinya sebagai 

ciptaan Allah. Bahwa kedudukan manusia di Taman Eden, bukan sebagai penguasa, 

pemilik maupun ciptaan yang berada di puncak hirearki sebab Allah yang berada pada 

posisi tersebut. Manusia diciptakan menurut citra Allah agar mandat yang diberikan 

betul-betul dipegang dan dilakukan secara bertanggung jawab sebagai bentuk ibadah 

kepada Allah.29 Mandat culture untuk mengusahakan dan memelihara Taman Eden jelas 

juga harus dipahami umat manusia bahwa mereka bukanlah pusat dari penciptaan, sebab 

seharusnya semua yang menjadi ciptaan Allah, derjatnya sama yaitu sama-sama adalah 

anggota keluarga Allah. 

 

Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Eko-Misional Kontekstual bagi Gereja 

Toraja 

 Gereja kebanyakan dipahami sebagai perkumpulan orang Kristen yang 

mempercayai dan beribadah kepada Kristus. Namun, pengertian ini belumlah cukup 

untuk mendefinisikan gereja. Secara etimologi, gereja berasal dari kata Εκκλησια 

(Ekklesia), artinya mereka yang dipanggil keluar. David J. Bosch mengatakan bahwa 

gereja dipanggil keluar untuk melakukan missio Dei berdasarkan kebutuhan konteks 

gereja itu berada.30 Hal ini menegaskan bahwa gereja yang benar adalah gereja yang 

melekat dengan panggilan misional berdasarkan konteksnya. Bagi Nuban Timo, gereja 

yang lari dari panggilan tersebut, menutup diri dan menjauhi realitas yang terjadi pada 

konteksnya bukanlah sebuah gereja yang benar.31 

 Untuk konteks tulisan ini, falsafah tallu lolona bisa dipakai oleh Gereja Toraja 

sebagai panggilan misionalnya terhadap persoalan krisis ekologis di Toraja. Pertama, 

falsafah tallu lolona selaras dengan Kejadian 1:27-28 dan 2:15 karena tidak menganut 

paham antroposentrisme. Memang, pada narasi falsafah tallu lolona, manusia dianggap 

sebagai ciptaan yang paling penting. Tetapi hal ini tidak boleh menjadi legitimasi bagi 

umat manusia untuk berkuasa dan sewenang-wenang terhadap ciptaan lainnya. Manusia 

dianggap sebagai ciptaan “penting” karena perannya yang sentral untuk merawat dua 

unsur lainnya. Begitu pun dalam teks Kejadian yang menarasikan manusia diciptakan 

menurut citra Allah. Namun, citra Allah di sini tidak boleh dipahami bahwa manusia 

memiliki bagian karakter Ilahi yang bisa dipakai berkuasa atas ciptaan lainnya. Sebab, 

citra Allah berarti manusia diberikan anugerah sebagai rekan pemberdayaan ciptaan 

 
29 Ibid., 240-241. 
30 David J. Bosch, Transformasi Misi Kristen: Sejarah Teologi Misi Yang Mengubah Dan Berubah 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 9-10. 
31 Ebenhaizer I. Nuban Timo, Menghariinikan Injil Di Bumi Pancasila: Bergereja Dengan Cita Rasa 

Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018), 228-230. 



Alvary Exan Rerung: Membaca Falsafah Tallu Lolona sebagai Sarana Eko-Misional Kontekstual Gereja Toraja 

 

 
 

Copyright© 2024; Authors | 137  

 

lainnya. Artiya, manusia diberikan kapasitas untuk menjaga, memelihara dan 

memberdayakan ciptaan lainnya. 

 Kedua, baik teks Kejadian dan falsafah tallu lolona sama-sama menarisakan bahwa 

manusia harus bisa menjaga serta melestarikan ciptaan lainnya, serta tidak boleh 

melakukan peruskan kepada ciptaan lainnya. Ajaran falsafah tallu lolona melihat perilaku 

perusakan alam sebagai tindakan yang tabu karena sama saja merusak saudara sendiri. 

Pemahaman ini didasari pada ajaran orang Toraja yang memang melihat semua ciptaan 

dalam relasi sangserekan (persaudaraan). Dengan dasar tersebut, orang Toraja harus 

terus memelihara lingkungan agar bisa mendapatkan kebermanfaatnnya. Jika orang 

Toraja melakukan perusakan lingkungan, maka itu sama saja telah merusak sumber 

kehidupan yang orang Toraja pakai sebagai tempat tinggal dan sumber kehidupan 

lainnya. Begitu pun dengan teks Kejadian yang menarasikan bahwa semua ciptaan adalah 

saudara (setara), dalam satu rengkuhan orang tua yaitu Allah Tritunggal (oikos, akar kata 

dari oikumene). Teks Kejadian juga menarasikan untuk terus menjaga dan memelihara 

ciptaan lainnya, sebab itu merupakan bagian dari missio Dei. Jadi, dengan menjaga serta 

memelihara ciptaan lainnya, manusia telah menjadi teman sekerja Allah dalam 

melakukan karya penyelamatan di dalam dan bagi dunia. 

 Kedua nilai di atas bisa dipakai oleh Gereja Toraja untuk memberikan pemahaman 

kepada warga jemaatnya. Bahwasanya, budaya orang Toraja dan teks Alkitab sama-sama 

tidak mengindahkan sikap yang merusak lingkungan. Perusakan lingkungan adalah hal 

tabu karena akan memberikan dampak luas kepada masyarakat. Oleh sebab itu, upaya 

pelesatarian lingkungan harus dijadikan sebagai tindakan konkrit bukan sekedar 

pengetahuan saja. Dengan demikian, kekristenan bisa menyebut diri mereka sebagai 

gereja, sebab tugas gereja salah satunya adalah merawat lingkungan sebagai tanda 

pelaksanaan missio Dei. 

 

4. Kesimpulan 

Usaha membaca falsafah tallu lolona berdasarkan Kejadian 1:27-28 dan 2:15 

memperlihatkan bahwa falsafah tersebut bisa dipakai menjadi sarana eko-misional 

kontekstual bagi Gereja Toraja. Falsafah tallu lolona selaras dengan teks Kejadian karena 

tidak menganut paham antroposentrisme. Keduanya melihat manusia sebagai ciptaan 

penting. Tetapi kata “penting” bukanlah suata keistimewaan yang bisa dipakai oleh 

manusia untuk mengeksploitasi atau merusak lingkungan. Tetapi, kata “penting” 

menunjukkan tugas manusia sebagai ciptaan yang harus menjaga dan memelihara 

ciptaan lainnya. Itulah sebanya, perusakan lingkungan bagi orang Toraja adalah hal tabu 

karena tidak hanya dilarang oleh Alkitab tetapi juga budayanya. Narasi ini bisa dipakai 

oleh Gereja Toraja mengajak warga jemaatnya untuk menjadikan upaya pelestarian 

lingkungan sebagai tindakan konkrit bukan sekedar pengetahuan saja. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 5, No 2 (Desember 2024) 

 

 

 

Copyright© 2024; Authors | 138  

Daftar Pustaka 

Barth, Christopher. Theologia Perjanjian Lama 3. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2005. 

Boeker, T.G.R. Bahasa Ibrani Jilid I. Batu: STT “I3,” 1992. 
———. Bahasa Ibrani Jilid I. Batu: STT “13,” 2014. 

Borrong, Robbert P. Etika Bumi Baru. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019. 
Borrong, Robert P. “Creation Spirituality: An Indonesian Torajan Perspective.” Jurnal 

Teologi Sola Experientia 1, no. 2 (2013): 150–166. 
Bosch, David J. Transformasi Misi Kristen: Sejarah Teologi Misi Yang Mengubah Dan 

Berubah. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002. 
Harun, Martin. “Alkitab Sumber Teologi Lingkungan Hidup?” In Iman Yang Merangkul 

Bumi: Mempertanggungjawabkan Iman Di Hadapan Persoalan Ekologi, edited by 
Peter C. Aman. Jakarta: Penerbit Obor, 2013. 

Keraf, A. Sony. Krisis Dan Bencana Lingkungan Hidup Global. Yogyakarta: Kanisius, 2010. 
Kobong, Theodorus. Injil Dan Tongkonan, Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi. 

Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008. 
Masseleng, Binsar Jonathan Pakpahan dan Hiskianta Septian. “Falsafah Tallu Lolona Dan 

Perspektif Teologi Penciptaan Norman Wirzba Sebagai Landasan Ekoteologi 
Kontekstual.” KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta 6, no. 1 (2023): 149–170. 

Monika, Santy. “Fungsi Dan Makna Tunturan Ritual Rampanan Kapa’ Di Toraja.” Magiste 
4, no. 1 (2017). 

Prayuda, Yenni Patrecia dan. “Budaya Tallu Lolona Sebagai Dasar Beroikumene Semesta 
Bagi Masyarakat Toraja.” KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen 3, no. 2 (2022): 84–98. 

Sandarupa, Stanislaus, Simon Petrus, Simon Sitoto, and Kambunni’. Kebudayaan Tallu 
Lolona Toraja. Makassar: Dela Macca, 2016. 

Setio, Robert. “Dari Paradigma ‘Memanfaatkan’ Ke ‘Merangkul’ Alam.” Gema Teologi 37, 
No. 2 (2013). 

Simon, Hendrikus Nayuf & John Christianto. “Pohon Keramat Dan Pohon Pengetahuan: 
Studi Etno-Teologi Tentang Atoni Pah Meto Dan Kejadian 2: 16-17.” DUNAMIS: Jurnal 
Teologi dan Pendidikan Kristiani Vol. 5, No (2021). 

Simon, John Christianto. Teologi Progresif Di Indonesia: Analisis Wacana Kritis Islam Dan 
Kristen Di Indonesia. Sleman: Komojoyo Press dan STT INTIM Press, 2023. 

Susanta, Yohanes Krismantyo. “Penciptaan Dalam Perspektif Toraja: Sebuah Ekoteologi 
Kontekstual Dalam Konteks Krisis Ekologi.” In Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal 
Toraja, edited by Binsar Jonathan Pakpahan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020. 

Timo, Ebenhaizer I. Nuban. Menghariinikan Injil Di Bumi Pancasila: Bergereja Dengan Cita 
Rasa Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018. 

Utomo, Bimo Setyo. “Tafsir Kejadian 2:15 Sebagai Konstruksi Memahami Pelayanan Dan 
Tanggung Jawab Orang Percaya Terhadap Lingkungan.” BIA’: Jurnal Teologi dan 
Pendidikan Kristen Kontekstual 3, no. 2 (2020): 230–245. 

Zaluchu, Sonny Eli. “Metode Penelitian Di Dalam Manuskrip Jurnal Ilmiah Keagamaan.” 
Jurnal Teologi Berita Hidup 3, no. 2 (2021): 249–266. 

 


