
 
 

     

Copyright© 2020;Sophia, | 109  This work is licensed under a Creative Commons Attribution-

NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 

 

Kitab Suci dan Kegiatan Ekonomi:  

Perspektif Kitab-kitab Kebijaksanaan1 

  

 
 

Suwarto Adi 
Universitas Kristen Satya Wacana 
suwarto@uksw.edu 
 
Abstract: This paper aims at elucidating the meaning of economic works from the 
Scripture, the Christian Bible’s Wisdom Books. Making use of the hermeneutics 
approach, more particular of Gadamer’s theoretical framework, this paper is to 
dialogue the meaning of economic works in the past with the modern’s perspective of 
works. Eventually, there had been a similarity between both meanings of works 
biblical-based and modern one i.e. if human being wants to be wealthy and meaningful 
person, in the theological perspective, should make it harmony between a hard and 
diligent works with the tenets of faith to God. It is based on such an idea, the church 
could and enabled to develop a theology or ethics of works particularly in the field of 
economic.     

 
Keywords: Economic works, Bible perspective, Scripture, Hermeneutics, Theology of 
works, Ethics of works. 
 
 
Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk menjelaskan makna kegiatan ekonomi dari 
Kitab Suci, khususnya Kitab-kitab Kebijaksanaan. Memanfaatkan pendekatan 
hermeneutika, lebih khusus kerangka teoritis Gadamer, makalah ini bertujuan untuk 
mendialogkan makna kegiatan ekonomi masa lalu dengan perspektif kerja modern. 
Pada akhirnya telah terjadi kemiripan antara makna kerja yang berbasis Alkitabiah 
dan modern, yaitu jika manusia ingin menjadi orang yang kaya dan bermakna, 
dalam perspektif teologis, harus diselaraskan antara kerja keras dan rajin dengan 
prinsip keimanan kepada Tuhan. Atas dasar pemikiran tersebut, gereja dapat dan 
mampu mengembangkan teologi atau etika pekerjaan khususnya di bidang ekonomi. 

  
Kata Kunci: Kegiatan ekonomi, Perspektif Alkitab, Kitab Suci, Hermeneutika, Teologi 
kerja, Etika kerja. 

  

 

 

 
1 Tulisan dikembangkan dari materi penulis dalam Talkshow HUT GKJ ke-89, tanggal 28 Februari 

2020, di Salatiga.  

Article History : Received: 10 November 2020 Revised: 31 Desember 2020  Accepted:31 Desember 2020 

SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 
ISSN: 2722-8851 (cetak), 2722-886X (online)  
Volume 1, No 2, Desember 2020; (109-120)                            Available at: http://sophia.iakn-toraja.ac.id   

 
 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 1, No 1 (Desember, 2020) 

 

 

 

 

Copyright© 2020;Sophia | 110  

1. Pendahuluan 

Tulisan ini mengajak kita melihat Kitab Suci, khususnya Alkitab dari sudut 

pandang berbeda. Kalau selama ini Alkitab menjadi rujukan (tafsir) teologis, sekarang 

melalui Alkitab kita hendak melihat kegiatan ekonomi. Artinya, Alkitab di luar rujukan 

teologis bisa digunakan untuk melihat sejarah kegiatan ekonomi atau kerja manusia.2 

Dengan Bahasa yang berbeda, Alkitab bisa menjadi sumber untuk merekonstruksi 

sejarah lahir dan perkembangan kerja manusia. Pertanyaannya, bagaimana kita 

melakukan hal itu, dan metode apa yang berguna untuk melakukan hal itu? 

Ditujukan untuk menjawab pertanyaan tersebut, tulisan ini menggunakan 

pendekatan tafsir sosial, lebih khusus tafsir sosial-ekonomis. Apa maksudnya? Kalau 

mengikuti Gadamer, hermeneutic (selalu) dimulai dengan prejudice.3 Artinya, Ketika 

membaca Alkitab, kita tidak selalu berangkat dalam ruang, apalagi pikiran, kosong. Apa 

yang penulis lakukan dalam membaca dan memahami Kitab Suci berkaitan dengan 

kegiatan ekonomi berangkat dari asumsi bahwa sejak dulu ekonomi –terlepas dari 

skalanya—merupakan bagian penting kehidupan manusia.4 Gagasan inilah yang menjadi 

titik tolak penulis membaca dan menafsir Kitab Suci berkaitan dengan kegiatan 

ekonomi, khususnya dalam Kitab Kebijaksanaan.  

Bagian dari Kitab Suci Kristen yang hendak dijadikan bahan untuk menelusuri 

kegiatan ekonomi adalah kitab-kitab kebijaksanaan, khususnya Kitab Pengkotbah dan 

Amsal, yang sering disebut sebagai Kitab Kebijaksanaan Salomo. Lalu, kalau Kitab Suci 

memuat data tentang kegiatan ekonomi, mengapa selama ini hal itu jarang diungkap? 

Sebetulnya, hal itu diungkap, hanya yang lebih ditonjolkan adalah peran Allah –sebagai 

pihak di luar manusia—yang “mengendalikan” kegiatan ekonomi. Pendekatan dalam 

tulisan ini hendak berangkat dari dimensi manusiawi Kitab Suci. Pada akhirnya, 

memang harus ada dialog antara dimensi insani-manusiawi dengan dengan dimensi 

ilahi. Sebab, kitab ini mula-mula memang dimaksudkan menceritakan tentang “kuasa” 

yang tak kelihatan dalam hidup manusia.5 Atau, kalau hendak dipadukan, tulisan ini juga 

bisa dimaknai sebagai upaya merekonstruksi kegiatan ekonomi atau 

bisnis/kewirausahaan dari perspektif Alkitab? Kita akan melacaknya berdasarkan Kitab 

Kebijaksanaan, khususnya Amsal dan Pengkotbah. Dua kitab ini berbeda dengan 

Mazmur atau Ayub yang cukup filosofis, bercorak sangat praktis.  Meski keduanya juga 

saling bertolak belakang memandang kehidupan: yang satu optimis (Amsal) dan yang 

 
2 Paul T. Nimmo, “The Divine Wisdom and The Divine Economy,” Modern Theology 34, no. 3 

(2018): 403–418. 
3 Hans-Georg Gadamer, Philosophical Hermeneutics (Los Angeles: University of California Press, 

2008). 
4 Kenneth Oakes, “Theology, Economy and Christology in John Webster’s God Without Measure 

and Some Earlier Works,” International Journal of Systematic Theology 19, no. 4 (2017): 491–504. Hans-
Georg Gadamer, Truth and Method (London, New Delhi, and Sydney: Bloomsbury Publishing, n.d.),188. 

5 Nimmo, “The Divine Wisdom and The Divine Economy.” 



Suwarto Adi: Kitab Suci dan Kegiatan Ekonomi: Perspektif Kitab-kitab Kebijaksanaan 

 
 

Copyright© 2020;Sophia | 111  

 

satu pesimis (pengkotbah). Bagaimana keduanya memandang kegiatan ekonomi, kita 

akan lihat bersama di bawah.  

 

2. Metode Penelitian  

Seperti dijelaskan dalam pendahuluan di atas, tulisan ini untuk mengolah data 

yang ada menggunakan pendekatan hermeneutic atau penafsiran, khususnya yang 

dilandaskan pada aspek ekonomi. Untuk memperkuat posisi metode ini, penulis harus 

menyinggung sedikit model tafsir atau hermeneutik yang berkembang selama ini.6 

Model tafsir paling klasik adalah setiap penafsir sudah mempunyai semacam pra-paham 

yang menggerakannya.7 Model ini kemudian dinilai salah, karena memaksakan pikiran 

kita saat membaca Alkitab –lalu makna asli Kitab Suci “tertelan” oleh pra-paham kita. 

Kemudian, berkembang aliran historis-kritis, yang berusaha melihat aspek historis dari 

munculnya teks, dan kita menafsir berdasar situasi historis yang telah kita petakan 

dengan kritis.8 

Kemudian, muncul aliran baru yang berkaitan dengan sastra dan disebut sebagai 

kritik literer. Model ini perlu melihat aspek budaya atau kehidupan sehari-hari 

masyarakat di mana Kitab Suci muncul. Dengan pendekatan ini, tafsir kita diharap akan 

jauh lebih “mendekati” aslinya, dan bisa kita tarik maknanya untuk kehidupan sekarang. 

Model terakhir adalah model tanggapan pembaca. Tentu, ketika menanggapi, pembaca 

juga sudah punya paham yang mendahuluinya –mirip model pra-paham sebelumnya. 

Cuma, karena perkembangan ilmu, pemikiran pembaca sekarang dinilai tidak akan 

mengganggu proses penafsiran, karena ada kontrol keilmuan yang menyertainya.9 

Berkaitan dengan tanggapan pembaca inilah, saya perlu mengutip Gadamer 

sebagai pendukung. Gadamer menekankan bahwa kehidupan itu harus mengarah ke 

depan, jadi ketika membaca Kitab Suci, kita perlu untuk mengetahui makna dari 

pernyataan yang ada, sensus orationum.10 Dalam konteks demikian, prasangka ini malah 

bisa menuntun kita untuk lebih jauh mendalami makna tersebut. Bisa saja, pada akhir 

pencarian prasangka itu menjadi tak berguna lagi. Singkatnya, selama prasangka itu 

mendorong aliran dan bermuara kepada pencarian makna yang lebih dalam, hal itu bisa 

dianggap sah atau legitimate.11 Prasangka itu akan membawa kita ke masa lalu, dan itu 

positif, katanya, karena memampukan kita merumuskan masa depan.12  

Berdasar pemikiran Gadamer inilah, metode tafsir terhadap kegiatan ekonomi 

 
6 F. Budi Hardiman, Seni Memahami: Hermeneutik Dari Schleiermacher Sampai Derrida 

(Yogyakarta: Kanisius, 2015). 
7 Katharine J. Dell, Interpreting Ecclesiastes: Readers Old and New (Indiana: Eisenbrauns, 2013), 9-

10.  
8 Emanuel Gerrit Singgih, Dua Konteks (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2012), ix-x.  
9 Dell, Interpreting Ecclesiastes: Readers Old and New. 
10 Gadamer, Truth and Method, 188-189. 
11 Gadamer, Philosophical Hermeneutics. 
12 Ibid., xiv. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 1, No 1 (Desember, 2020) 

 

 

 

 

Copyright© 2020;Sophia | 112  

dalam Kitab Suci diterapkan. Tentu, untuk mengembangkan tafsir yang lebih kritis, 

bantuan pendekatan dari ilmu lain diperlukan. Dengan model tafsir seperti itu, 

prasangka yang dibela Gadamer akan semakin mempunyai makna penting untuk 

memulai proses penafsiran, dengan tekanan pada konsep aplikasi dan/atau relevansi. 

Artinya, tafsir atau membaca masa lalu, teks dalam Alkitab, tidak sekadar memahami 

masa lalu, namun yang lebih baik hal itu dipakai untuk memperbaiki masa depan.13 

Diharapkan dengan metode penafsiran dan penulisan seperti itu, pemahaman kita 

tentang kerja atau kegiatan ekonomi bisa memperoleh topangan perspektif teologis, dan 

akhirnya bisa mendorong Gereja mampu menilai kegiatan ekonomi secara seimbang 

antara dimensi ekonomis dan dimensi teologisnya.14 

Menggunakan pendekatan seperti itu, penulis akan berusaha tidak memaksakan 

pandangannya masuk ke dalam teks Kitab Suci, melainkan berusaha mencari 

persesuaian atau dialog antara makna “saya” dengan makna dalam teks, baik tersirat 

maupun tersurat. Karena itu, penulis berusaha hati-hati dan merunut pemahamannya 

saat ini tentang kegiatan ekonomi dengan pemahaman yang berkembang saat itu. 

Melalui pendekatan itu penulis berharap bahwa gagasan ekonomi sebenarnya sudah ada 

di dalam teks Kitab Suci, dan untuk memahami itu perlu dilakukan penyusunan ulang 

(reconstruction) makna masa itu, supaya bisa mendukung konstruksi makna masa kini.15 

  

3. Hasil dan Pembahasan 

Mengapa Kitab Kebijaksanaan? 

Kitab kebijaksanaan dalam beberapa hal sebenarnya merupakan kumpulan 

nasihat untuk praktik hidup sehari-hari. Namun, di dalamnya juga ada nuansa protes, 

khususnya Pengkotbah, yang menegaskan sebuah pesimisme ekstrim tentang 

bagaimana seharusnya manusia membangun relasinya dengan Allah.16 Namun, di luar 

hal itu, kalau dicermati, ada penjelasan tentang bagaimana manusia mengatasi kesulitan 

hidupnya melalui kegiatan ekonomi yang dialaskan pada keyakinan kepada Tuhan. 

Betapapun sulit kehidupan itu, selama keyakinan dan kegiatan diakarkan pada 

keyakinan dan kerja keras, akhirnya, akan menuai keberhasilan. Sebab, menurut 

Pengkotbah Allah sendiri adalah pekerja (7: 13). 

Memang, pada sisi lain, Pengkotbah sangat pesimistik dengan kehidupan ini. 

Sebab, menurutnya, di dalam dunia ini tidak ada hal yang baru sama sekali. Semua 

adalah pengulangan. Lalu, apakah dengan begitu kerja atau kegiatan ekonomi adalah 

kesia-siaan? Tampaknya, Pengkotbah hendak menekankan persoalan contemptus mundi, 

menjaga jarak dengan dunia. Namun, sebenarnya, tindakan contemptus mundi yang 

sejati akan terjadi saat seseorang mengasihi Penciptanya, dan dengan begitu seolah-olah 

 
13 Ibid., 9-10. 
14 Nimmo, “The Divine Wisdom and The Divine Economy.” 
15 Gadamer, Philosophical Hermeneutics, 101.  
16 Dell, Interpreting Ecclesiastes: Readers Old and New, 10-11.  



Suwarto Adi: Kitab Suci dan Kegiatan Ekonomi: Perspektif Kitab-kitab Kebijaksanaan 

 
 

Copyright© 2020;Sophia | 113  

 

membenci dan menjaga jarak dengan dunia,17 dan dinilai menghasilkan kesia-siaan. 

Singkatnya, dalam ungkapan nuansa pesimisnya, Pengkotbah menekankan pentingya 

kerja sebagai bentuk cinta dan ketaatan kepada Allah, sebagai pencipta kehidupan.  

Kitab Pengkotbah ini ditulis dalam rentang yang cukup panjang. Secara 

sederhana, kitab ini muncul pada awal pembuangan ke Babil (597 BC). Pada saat itu 

secara faktual Babil telah menjadikan Yudea sebagai benteng pertahanan, seluruh 

wilayah Yudea dihancurkan, dan penduduknya diangkut keluar. Semua orang-orang 

pandai dan pengusaha cerdas diangkut ke Babilonia.18 Pada saat itulah, Yeremia sebagai 

nabi mulai menubuatkan perlunya bangsa Israel menjadi “perantara” dengan cara 

membangun kehidupan yang baik bagi kota atau wilayah yang mereka tempati. Orang 

Israel harus bekerja keras dan membangun kebaikan supaya menghadirkan 

kesejahteraan bagi siapa saja (Yer. 29: 5-7). Tanpa kerja keras tidak akan ada 

kesejahteraan, dan itu semua harus dilandaskan pada “iman” kepada Tuhan.19 

Tidak lama kemudian muncul kekaisaran baru, Persia yang mendesak Babilonia. 

Pada masa Persia inilah kelompok Israel yang tersebar mulai menuai apa yang diajarkan 

Yeremia. Tempat di mana orang Israel berada, wilayah itu tumbuh sebagai kota baru, 

berkembang dari wilayah pertanian berpenghasilan pas-pasan menjadi pusat 

perdagangan. Hal itu terjadi kira-kira tahun 539-337 BC. Sebagai pusat perdagangan 

baru, kota di mana orang Israel tinggal menjadi perantara perdagangan dari Mesir ke 

Persia dan sebaliknya. Karena itu, wajar kalau kemudian hal ini mendorong lahirnya 

kesempatan kewirausahaan.20 Lebih lanjut, hal ini memicu lahirnya “perkawinan” 

pandangan ekonomi antara Yahudi –yang saat menekankan ketaatan kepada Tuhan—

dengan pandangan Yunani –yang sekular dan mengabaikan nilai ke-Tuhan-an. Hal inilah 

yang mendorong kritik dari Pengkotbah kepada upaya kewirausahaan ekonomis yang 

cenderung mengarah kepada eksploitasi. Hal itu bisa kita lihat dari bagian dari Kitab 

Pengkotbah, misalnya, 4: 1; 5:  7-8; 6: 2, dan sebagainya.  

Lalu, bagaimana Kitab Pengkotbah memandang kegitan ekonomi? Kita ambil 

salah satu cuplikan khas tentang kegiatan ekonomi klasik dalam Alkitab –dekat dengan 

semacam investasi di masa sekarang: Pengkotbah 11: 1-4. Di situ dijelaskan dengan 

sebuah gambaran, pasemon, metafora. “Lemparkan rotimu ke air, maka engkau akan 

mendapatnya kembali lama setelah itu” (11: 1). Kata roti di sini berasal dari Bahasa 

aslinya: lehem, yang bisa diterjemahkan ke dalam dua hal: roti atau “biji-bijian” atau 

yang lebih dekat dengan barang (kebutuhan pokok) yang dijual –bisa juga hal itu 

sekarang ditafsir sebagai investasi.  Sementara, sungai—dalam kata aslinya bisa 

 
17 Atkinson TYler, Singing At the Winepress: Ecclesiastes and the Ethics of Work (New York: 

Bloomsbury Publishing, 2015), 31. 
18 Choon-Leong Seow, Ecclesiastes: A New Translation with Introduction and Commentary 

(London: Yale University Press, 2008). 
19 Dell, Interpreting Ecclesiastes: Readers Old and New. 
20 Seow, Ecclesiastes: A New Translation with Introduction and Commentary, 23. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 1, No 1 (Desember, 2020) 

 

 

 

 

Copyright© 2020;Sophia | 114  

diterjemahkan “air” atau “lautan”. Secara keseluruhan, kalimat ini bisa ditafsirkan 

mengirim barang (ke luar negeri) dengan melewati sungai atau laut –berarti dengan 

kapal –bisa menuju Mesir dan wilayah lain.21 

Untuk mengharap kembali, kegiatan itu akan menempuh waktu yang panjang; 

karena itu, ketekunan dan kerja keras menjadi kunci utama. Tidak ada perdagangan 

dengan segera memberikan hasil. Kalau itu terjadi, kerja dan mengembangkan ekonomi 

itu mudah. Padahal, praktiknya, kalau kita melihat, misalnya, seorang pengusaha supaya 

berhasil, dia harus bekerja keras dan menempuh waktu lama sekali sebelumnya. Kerja 

kerasnya, ketekunan dan kesabaran itulah yang membuatnya berhasil, baik sebagai 

wirausaha ekonomi dan politik. 

Sementara, ayat 2, dengan memperhatikan kesulitan mencapai keberhasilan 

dalam berdagang, ada nasihat: sebarkanlah “modal”mu pada beberapa orang. Sebab, kita 

tidak tahu siapa di antara mereka yang akan berhasil dan berkembang. Atau, kalau pakai 

perumpaan dalam Bahasa Inggris: “Jangan taruh telurmu pada satu keranjang”. Artinya, 

kalau terjadi kecelakaan atau pecah, kita masih bisa mengharap telur dari keranjang 

yang lain. Berbagai macam investasi dan mempercayai beberapa orang merupakan kerja 

ekonomi yang tidak mudah. Meski begitu, kemungkinan untuk gagal dalam waktu yang 

sama juga berkurang. Keyakinan dan kepercayaan merupakan dua hal yang mesti terus 

diupayakan dalam berbagai kombinasi, supaya kegiatan ekonomi apapun bentuknya 

akan berhasil. 

Ayat ke-3 dan ke-4, berdasar pengalaman sebagai pengusaha petani, pekerja 

ekonomi, seorang wirausaha harus bisa membaca tanda-tanda alam –atau kesempatan 

yang baik—supaya usahanya berhasil. Di sini peran kebijaksanaan dari latar belakang 

pertanian masih memberikan pengaruh dalam menerapkan kebijaksanaan perdagangan. 

Artinya, petani itu selain harus pandai membaca tanda-tanda alam juga mempunyai 

“kepasrahan” total kepada Tuhan. Kitab Pengkotbah tampaknya masih mengandalkan 

iman kepada Tuhan ketika melakukan kegiatan kegiatan ekonomi dan kewirausahaan. 

Sebab, hanya berserah kepada Tuhan, kita merasa “aman” dan “terberkati”. Atau, 

setidaknya, ketika mengalami kegagalan, tidak sepenuhnya merasa kehilangan. Sebab, 

masih ada Tuhan yang menolong mereka. Sikap ini berbeda sekali dengan 

kewirausahaan sekular: ketika gagal, orang bisa merasa kehilangan segalanya, termasuk 

kehilangan “kewarasan”.   

Untuk pandai membaca tanda-tanda alam itu, petani harus mempunyai 

kebiasaan yang terasah lama. Membaca bintang dan tanda-tanda lain di langit tidak bisa 

datang dengan sendirinya. Orang harus mempunyai kebiasaan memperhatikan. Setiap 

malam harus mengamati pergerakan dan perubahan “posisi” bintang. Dengan kebiasaan 

itulah, petani bisa mengatakan: “Sekarang saatnya kita mulai mencangkul, karena 

bintang timur sudah kelihatan!” Hal itu tidak terjadi dalam waktu semalam. Dibutuhkan 

 
21 Ibid. 



Suwarto Adi: Kitab Suci dan Kegiatan Ekonomi: Perspektif Kitab-kitab Kebijaksanaan 

 
 

Copyright© 2020;Sophia | 115  

 

waktu bertahun-tahun untuk membaca tanda-tanda alam. Kalau hal itu diterapkan pada 

kegiatan ekonomi dan/atau kewirausahaan, maka orang harus mempunyai kebiasaan 

baik yang tertanam dalam di sanubarinya. Kebiasaan itu akan melahirkan (sikap) 

ketekunan, yang membentuk karakter tidak gampang putus asa dan selalu kreatif dalam 

segala hal.   

Amsal sebagai kumpulan nasihat-nasihat dalam kehidupan, selalu mempunyai 

nilai dan pada saat yang sama adalah mengendalikan perilaku. Kebijaksanaan dalam 

Amsal bersifat praktis karena dibangun di atas pengalaman empirik para leluhur selama 

berabad-abad dan semua diletakan dalam bingkai pendidikan iman dan perilaku yang 

bercorak ilahi atau teologis.22 Sehingga, kebenarannya mengandung dua dimensi 

sekaligus: praktis dan teologis. Artinya, dengan merefleksikan kegiatan ekonomi dalam 

terang itu, kita bisa bercermin sekaligus membangun tongkat pengukur bagi semua 

kegiatan kita selama ini. Kegiatan ekonomi atau kewirausahaan macam apakah yang 

sedang kita kembangkan? Pencapaian macam apakah yang hendak kita perjuangkan? 

Kitab kebijaksanaan memberi kita panduan untuk membangun nilai-nilai yang mesti 

diperjuangkan, supaya kalau pada akhirnya kegiatan ekonomi itu mencapai sesuatu, hal 

itu membawa manfaat bagi kehidupan bersama.      

 

Perspektif Kebijaksanaan tentang Kegiatan Ekonomi 

Sebagaimana telah diuraikan sedikit mengapa Kitab Kebijaksanaan, Amsal dan 

Pengkotbah sebagai sumber untuk merekonstruksi kegiatan ekonomi, pada bagian ini 

akan diuraikan beberapa pokok pemikiran tentang hal itu. Pengkotbah, seperti sudah 

disinggung sedikit pada bagian sebelumnya, sangat jelas berbicara tentang kegiatan 

ekonomi, misalnya, Pengkotbah 11: 1-4, yang dipercaya sebagai salah satu dasar tentang 

kewirausahaan dalam kebijaksanaan Israel kuno.23  

Selain mengulas tema kewirausahaan atau investasi, dalam Kitab Amsal juga ada 

beberapa tema menarik yang kita diskusikan, antara lain, kaitan usaha dan kekayaan 

(Amsal 10: 4; 24: 30-34), kemitraan usaha (Amsal 11: 15; 20: 16; 22: 26-27; 27: 13), 

penggunaan kekayaan (Amsal 11: 24-25; 23: 6-7), strategi investasi (Amsal 13: 11; 21: 

15), dan ketakterbatasan keinginan (Amsal 27: 20). Semua itu berkaitan dengan 

bagaimana kegiatan ekonomi merupakan kegiatan harian, dan melalui hal itu 

kebijaksanaan hidup dinyatakan. Artinya, melalui kegiatan yang bersifat ekonomis nilai-

nilai kehidupan dan kebajikan sungguh-sungguh dipraktikan. Dalam perkembangan 

selanjutnya, konsep kebijaksanaan baru menjadi semacam gerakan perlawanan dan 

sekaligus perluasan cakupan pemahaman bahwa kebijaksanaan bukan sekadar 

 
22 R. N. Whybray, Wealth and Poverty in the Book of Proverbs (Sheffield: Sheffield Academic Press, 

1990). 
23 Barry Gordon, Economic Analysis before Adam Smith: Hesiod to Lessius (London: MacMillan 

Press, 1975). 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 1, No 1 (Desember, 2020) 

 

 

 

 

Copyright© 2020;Sophia | 116  

menyangkut hal-hal praktis dan mikro-ekonomis. Lebih dari itu, kebijaksanaan mulai 

mempertanyakan aspek teologis dan akhirnya melihat dirinya berhadapan dengan 

konsep kerja, tanpa mengorbankan sekularitas penciptaan pengetahuan yang telah ada, 

yaitu membawa dunia dan manusia kembali lagi ke pusat kegiatan wilayah Tuhan.24  

Kebijaksanaan sebagai hal praktis berakar pada pemerintah Salomo (960-931 

BC) –yang diduga sumbernya berasal dari Mesir. Pada waktu Salomo memulai 

mengembangkan kerajaan Israel, di mana dia berkeinginan membangun sebuah 

birokrasi yang lebih teratur dan tertata, dia membutuhkan banyak pelayan atau pekerja 

terampil. Pada waktu itu, Mesir sudah berkembang sebagai kerajaan yang lebih maju. 

Karena itu, Salomo menjadikan Mesir sebagai model, di mana dipercaya bahwa Mesir 

mempunyai semacam sekolah formal yang mendidik dan menghasilkan pelayan 

kerajaan.25 Dalam perkembangannya kebijaksanaan praktis itu kurang memadai untuk 

pegawai yang lebih tinggi tingkatannya, maka muncullah gerakan perlawanan bahwa 

kebijaksanaan bukan sekadar hal praktis, ia juga harus menolong orang melakukan 

pengambilan keputusan.26 Inilah dasar bagi munculnya gerakan baru dalam tradisi 

kebijaksanaan Israel. 

Kita kembali ke Pengkotbah 11: 1-6, yang menjadi dasar praktik kewirausahaan 

(Israel) kuno. Bagian ini secara teologi-klasik dikaitkan dengan ketidakmampuan 

manusia mengetahui atau berpengetahuan. Allah sendirilah yang mempunyai 

pengetahuan dan menetapkan masa depan. Namun, di tengah ketidakmampuan itu, 

manusia tetap didorong oleh Pengkotbah untuk “berinvestasi” –tentu dengan 

memperhitungkan atau mengambil risiko tertentu. Karena, kalau terlalu berhati-hati 

orang tidak akan melangkah, demikian juga kalau terlalu berpenghitungan tidak akan 

bekerja, dan keduanya tidak menghasilkan apapun (ay. 4). Maka, lahirlah dorongan 

untuk bertindak: mulai saja, apapun itu, pasti akan ada hasilnya (ay. 1) –tentu ditopang 

oleh keberanian kehilangan atau kegagalan. Tekanan dari pemikiran atau gagasan ini 

ialah kerja menjadi nilai utama; jangan terlalu memperhatikan hasil akhir, melainkan 

kegembiraan bekerja –dalam hal tertentu: berinvestasi—jauh lebih penting daripada 

menghitung hasil akhir. Kerja adalah sumber kepuasan hidup.27     

Dengan demikian, di sini yang ditekankan adalah kegembiraan bekerja; dan 

inilah esensi dari kegiatan ekonomi dan kewirausahaan dalam perspektif 

kebijaksanaan.28 Hal ini sangat bersesuaian dengan teologi (Kitab) Kejadian bahwa kerja 

adalah anugerah Tuhan. Sebelum kejatuhan dalam dosa, kerja adalah sebuah partisipasi 

manusia dalam pelayanan semesta, dan ketika jatuh pun manusia harus tetap bekerja 

 
24 Roman A. Ohrenstein Gordon, Economic Analysis in Talmud Literature: Rabbinic Though in the 

Light of Modern Economics (Leiden dan Boston: Brill, 2009). 
25 Ibid. 
26 Ibid., 26-29. 
27 Gordon, Economic Analysis before Adam Smith: Hesiod to Lessius. 
28 Roland E. Murphy, Wisdom Literature: Job, Proverb, Ruth, Canticle, Ecclesiastes, and Esther 

(Grand Rapids: Eerdmans publishing Company, 1981). 



Suwarto Adi: Kitab Suci dan Kegiatan Ekonomi: Perspektif Kitab-kitab Kebijaksanaan 

 
 

Copyright© 2020;Sophia | 117  

 

untuk keduanya: bertahan hidup sekaligus melanjutkan hakikat dasar manusia yang 

terus bekerja dan mencipta guna menjaga keberlangsungan alam semesta. Dengan kata 

lain, kewirausahaan sebagai bagian kerja adalah pemberian Tuhan, melalui kehidupan 

praktis sehari-hari. Melalui kegiatan inilah orang bisa menikmati hidup, merayakan 

kegembiraan, dan membantu orang lain dengan turut membagi pekerjaan (ay. 2). 

Sembari terus menyadari bahwa kewirausahaan, meski itu anugerah, selalu mempunyai 

risiko. Semua itu terjadi, menurut Kebijaksanaan, karena keterbatasan kemampuan 

manusia. Maka, guna mengisi hidup, tidak ada cara lain selain bekerja dan bergembira.  

Maka, guna melengkapi kegiatan ekonomi atau kewirausahaan klasik ini, kitab 

kebijaksanaan mendukung dengan hal-hal lain yang penting, antara lain, kaitan usaha 

dan kekayaan (Amsal 10: 4; 24: 30-34), kemitraan usaha (Amsal 11: 15; 20: 16; 22: 26-

27; 27: 13), penggunaan kekayaan (11: 24-25; 23: 6-7), strategi investasi (13: 11; 21: 

15), dan ketakterbatasan keinginan (Amsal 27: 20). Semua bagian ini, tampaknya, 

memang berkutat seputar aspek ekonomi mikro. Itulah sebabnya, kebijaksanaan 

ekonomis ini dikategorikan sebagai kegiatan praktis. 

Berkaitan dengan usaha dan kekayaan, dari perspektif mikro, Amsal menegaskan 

bahwa adalah baik bagi setiap orang (bisa) menjadi kaya, sebab kekayaan bisa menjadi 

benteng atau bantuan di saat terjadi mara bahaya. Namun, kekayaan itu mesti diperoleh 

melalui jalan yang baik, yaitu bekerja, bahkan bekerja keras. Meski begitu, di atas semua 

itu yang paling penting adalah sikap bijaksana. Sebab, kemiskinan, menurut Amsal, 

dekat dengan kebodohan. Maka, seperti yang dinyatakan oleh Amsal sendiri di tempat 

lain (14: 24): “Mahkota orang bijak adalah kepintarannya; tajuk orang bebal adalah 

kebodohannya.” Salomo sendiri adalah simbol kebijaksanaan. Justru karena dia 

bijaksana, Tuhan menambahkan kekayaan kepadanya. Artinya, menurut kitab 

kebijaksanaan, yang paling penting adalah mengejar kebijaksanaan; sebab dengan 

bersikap bijaksana seseorang akan mampu menciptakan peluang kerja –kerja cerdas 

dan bukan sekadar kerja keras—dan dari kerja itulah akan muncul kekayaan, sebagai 

hasil dari kebijaksanaan.29 Kitab I Raja 3: 1-13 menjelaskan: karena Salomo meminta 

kebijaksanaan, Tuhan menambahkan kekayaan kepadanya.  

Bagian yang membahas tentang kemitraan usaha, sebenarnya juga berbicara 

tentang pengelolaan kekayaan. Di sini diupayakan jangan melakukan transaksi dalam 

posisi yang tidak seimbang –yang berimplikasi pada munculnya soal hutang-piutang—

sebab akan menjebak seseorang dalam “suasana perbudakan” (Amsal 22: 7). Karena itu, 

kalau hendak melakukan kerja sama usaha, maka harus dijalankan dalam suasana saling 

setara dan bertanggung jawab. Selain itu, jangan sampai berisiko kehilangan modal 

utama –disimbolkan melalui tempat tidur, pakaian—karena itu akan membawa 

 
29 Gordon, Economic Analysis in Talmud Literature: Rabbinic Though in the Light of Modern 

Economics, 30. 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 1, No 1 (Desember, 2020) 

 

 

 

 

Copyright© 2020;Sophia | 118  

seseorang kepada keterancaman. Perjanjian yang jelas merupakan satu sarana penting 

dalam kewirausahaan. Seperti kata Ohrenstein dan Gordon: “Arah yang terbaik, dalam 

kemitraan usaha, adalah mengikuti jalan yang bersifat individualistik, kapitalistik. 

Supaya ada keamanan, setiap usaha bisnis perlu ada perjanjian. Karena segala bahaya 

bisa diperhitungkan. “Perjanjian akan membatasi tanggung jawab hukum, dan hal itu 

membuat keluarga dan/atau persahabatan jangka panjang tidak terseret atau terjerat ke 

dalam ikatan perjanjian bisnis”.30  

Kewirausahaan, sebagai kegiatan ekonomi, menurut Amsal, adalah sebuah proses 

panjang. Hal itu tidak datang tiba-tiba, tetapi menempuh jalan yang panjang, berliku, dan 

memerlukan kesabaran yang luar biasa. Tanpa kesabaran, kewirausahaan ibarat 

gumpalan es di terik matahari. Kelihatannya kokoh, tetapi begitu terkena ujian akan 

meleleh menjadi air lalu menguap ke udara. Kesabaran inilah yang menentukan karakter 

kewirausahaan seseorang. Seringkali diperlukan proses menggunakan uang secara 

bijaksana dan disiplin, dan tenaga kerja serta modal yang penuh dengan perhitungan. 

Namun, bukan berarti seorang pengusaha selalu memperhitungkan soal uang atau pelit. 

Sebab, menurut Amsal, kemurahan hati bukan awal kebangkrutan, sebaliknya pelit juga 

bukan pangkal keberhasilan. Kata kuncinya, sekali lagi, adalah kebijaksanaan. 

Kebijaksanaan ini adalah pangkal keberhasilan. Sebab, untuk mencapai tahap bijaksana, 

seorang wirausahawan butuh waktu yang panjang, dan seringkali jatuh dan bangun. 

Sekali lagi, menurut Amsal, kewirausahaan adalah sebuah proses yang diterangi oleh 

kebijaksanaan.  

Kebijaksanaan kuno tampaknya merekomendasikan bahwa mereka yang 

mempunyai sumber daya seharusnya melakukan investasi melampaui kebutuhan 

pribadi dan rumah tangga. Singkatnya, melakukan investasi meski sering menghadirkan 

ketidakpastian atau ketidakjelasan, sejauh dilakukan dalam jalan yang benar, pada ujung 

akhirnya, akan menghasilkan akumulasi modal. Selain itu, mereka yang mengupayakan 

kepentingan secara bijaksana dan tercerahkan terbukti akan membawa keuntungan 

bagi masyarakat secara keseluruhan.31 

 

Dialog dengan Kegiatan Ekonomi Modern 

Berbagai konsep kegiatan ekonomi dan kewirausahaan modern selalu dikaitkan 

dengan dua ciri khas penting: kreativitas dan inovasi; bahkan kalau boleh ditambah 

adalah kepemimpinan. Kalau konsep ini didialogkan dengan kewirausahaan perspektif 

Kitab Kebijaksanaan, tampaknya, mempunyai kesesuaian. Artinya, apa yang diajarkan 

oleh kebijaksanaan kuno dari Alkitab sangat potensial mendukung bagi lahirnya 

kewirausahaan dalam gereja. Bahkan, nilai penting kebijaksanaan kuno berkaitan 

dengan kewirausahaan, yaitu kegembiraan bekerja dan menghasilkan buah yang 

 
30 Ibid., 32. 
31 Ibid., 30-31. 



Suwarto Adi: Kitab Suci dan Kegiatan Ekonomi: Perspektif Kitab-kitab Kebijaksanaan 

 
 

Copyright© 2020;Sophia | 119  

 

bermanfaat sangat penting untuk pengembangan kegiatan ekonomi sekarang ini, 

khususnya dalam lingkup keagamaan-gerejawi.  

Kalau boleh dikaitkan keduanya, kewirausahaan gerejawi mestinya mendasarkan 

pada kitab kebijaksanaan sebagai dasar. Artinya, kewirausahaan dan kegiatan ekonomi 

lainnya bukanlah sekadar memperoleh hasil, melainkan sebuah proses bekerja, yang 

dilandasi motivasi untuk memuliakan Tuhan, karena itu harus dilakukan dengan 

suasana kegembiraan. Gembira di sini bisa juga diartikan bahwa bekerja, berusaha 

harus dalam suasana merdeka, terbebas supaya mampu menghasilkan kreativitas dan 

inovasi baru. Untuk menghasilkan suasana merdeka itulah nilai-nilai kemanusiaan 

diberi tempat secara layak. Segala sesuatu yang membuat orang tertekan harus 

dihilangkan. Suasana gembira akan menghasilkan produktivitas kerja yang tinggi. 

Kewirausahaan adalah upaya membebaskan orang supaya bekerja dengan gembira, 

kreatif dan inovatif. 

Supaya bisa menghasilkan manfaat bersama yang lebih luas, faktor 

kepemimpinan menjadi penting. Kepemimpinan di sini adalah kepemimpinan yang 

membangun dan membebaskan, supaya tercipta suasana dan lingkungan kerja yang 

menyenangkan. Dalam kepemimpinan yang demikian, kewirausahaan akan menjadi 

sarana mengembangkan kerja yang bebas dan kreatif demi lahirna inovasi-inovasi baru 

yang produktif. 

 

 

4. Kesimpulan 

Kitab kebijaksanaan dalam hal tertentu bisa dipandang sebagai sumber ajaran 

atau filsafat. Meski begitu, dalam sudut pandang yang lain, kitab kebijaksanaan juga 

sangat bersifat praktis. Karena itu, akan baik kalau kitab kebijaksanaan dipakai untuk 

melihat perspektif Alkitab tentang kegiatan ekonomi dan kewirausahaan. Dengan 

demikian, kegiatan ekonomi yang akan dikembangkan gereja di masa kini tidak melulu 
soal teologis, tetapi juga praktis, bisa diterapkan. Kedua kitab ini, Amsal dan Pengkotbah 

dijadikan rujukan, sebab di dalamnya banyak ditemukan kebijaksanaan yang bersifat 

praktis atau terapan. Seandainya, Gereja hendak menyusun sebuah Teologi 

Kewirausahaan sebisa mungkin janganlah hal itu dipersempit hanya sekadar mencari 

uang saja. Tetapi, lebih jauh bagaimana Gereja menyusun sebuah etika kerja dan 

dikaitkan dengan kegiatan ekonomi. Sehingga, Teoloi yang dihasilkan dalah sebuah 

pemikiran ajaran yang bersumber dari ajaran Alkitab atau gereja yang mendorong 

lahirnya kerja. Namun, kerja yang diterapkan adalah kerja yang membebaskan, sehingga 

melahirkan aktor-aktor yang kreatif dan inovatif. Berdasar teologi kerja atau 

kewirausahaan demikian, gereja akan mampu melahirkan dan membangun sebuah 

gereja yang produktif, inovatif dan selalu berkreasi demi kehidupan yang sejahtera, baik 
internal untuk warga maupun untuk masyarakat luas. 

 

 



SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol 1, No 1 (Desember, 2020) 

 

 

 

 

Copyright© 2020;Sophia | 120  

Daftar Pustaka  

 

Dell, Katharine J. Interpreting Ecclesiastes: Readers Old and New. Indiana: Eisenbrauns, 
2013. 

Gadamer, Hans-Georg. Philosophical Hermeneutics. Los Angeles: University of California 
Press, 2008. 

———. Truth and Method. London, New Delhi, and Sydney: Bloomsbury Publishing, n.d. 

Gordon, Barry. Economic Analysis before Adam Smith: Hesiod to Lessius. London: 
MacMillan Press, 1975. 

Gordon, Roman A. Ohrenstein. Economic Analysis in Talmud Literature: Rabbinic Though 
in the Light of Modern Economics. Leiden dan Boston: Brill, 2009. 

Hardiman, F. Budi. Seni Memahami: Hermeneutik Dari Schleiermacher Sampai Derrida. 
Yogyakarta: Kanisius, 2015. 

Murphy, Roland E. Wisdom Literature: Job, Proverb, Ruth, Canticle, Ecclesiastes, and 
Esther. Grand Rapids: Eerdmans publishing Company, 1981. 

Nimmo, Paul T. “The Divine Wisdom and The Divine Economy.” Modern Theology 34, no. 
3 (2018): 403–418. 

Oakes, Kenneth. “Theology, Economy and Christology in John Webster’s God Without 
Measure and Some Earlier Works.” International Journal of Systematic Theology 19, 
no. 4 (2017): 491–504. 

Seow, Choon-Leong. Ecclesiastes: A New Translation with Introduction and Commentary. 
London: Yale University Press, 2008. 

Singgih, Emanuel Gerrit. Dua Konteks. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2012. 

TYler, Atkinson. Singing At the Winepress: Ecclesiastes and the Ethics of Work. New York: 
Bloomsbury Publishing, 2015. 

Whybray, R. N. Wealth and Poverty in the Book of Proverbs. Sheffield: Sheffield Academic 
Press, 1990. 

 

 


